*خط الشيخ محم الغزالى* فيشئون الدّين وَالْجِيّاهُ فيشِئون الدّين وَالْجِيّاهُ

الله عنوريع المطبع والنشر والتوزيع المام عدن عجازى - القاهرة

هاتف : ۷۹٤٦٠٣١ - ۷۹٤٤٧٤٨ - فاكس : ۷۹٤٦٠٣١ ص. ب: ٤٧٠ القاهرة - الرمز البريدي : ١١٥١١

# خطكشخ والغزالي

فيشئون الدين والجياة

اعداد مراجعة قطبعبرلحمقط الكتورمخمعاش قطبعبرلحميط الكتورمخمعاش

المجلدالثاني

كَاللَّهِ عِنْضِيلًا

. 15 Tage 1 .-. .

## ب المنارم الرحيم إلى أخر الشييخ قطب

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته :

لقد طالعت جهدك في كتابة الخطب والمحاضرات التي أكرمني الله بإلقائها خدمة لدينه .

وأثلج صدرى وعيك المكتمل، وحسنُك الدقيق، ويقينك الحي .

وأملى أن يمن الله علينا بنعمة المغفرة والقبول ، وأن يجعل عملك فى نشر هذه المعرفة الإسلامية خالصاً لوجهه وعزاً فى الدارين .

ولا زلت موصول الخُطا في نشر الحق ورفع لواء الدعوة.

والسلام عليكم ورحمة الله ويركاته ...

أخوك محمد الغزالي

## معت رُحَت

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده .

#### أما يعد :

فيسرنى ويسعدنى أن أقدم للقراء الأعزاء الجزء الثانى من خطب الداعية الإسلامى الكبير فضيلة الشيخ محمد الغزالى .

وفضيلة الشيخ محمد الغزالى - حفظه الله - غنى عن التعريف فهو بالنسبة إلى قراء العربية بمثابة الذهب في عالم المعادن لا يكاد يجهله أحد!! .

إنه صوت الإسلام الصافى الفذ الحنون الذى يعرف كيف يحرق الأفئدة ويضيئها في الوقت نفسه!! .

والحق أننى عندما عزمت على إعداد هذه الخطب التى ألقاها شيخنا كنت أستهدف بذلك أن أرد للمنبر هيبته ، وأن أعيد للمسجد مكانته ، وأن أثبت بالدليل القاطع أن الخطابة في الإسلام - كما يقول شيخنا في أحد كتبه - مظهر الحياة المتحركة فيه ، الحياة التي تجعل هذا الدين يزحف من قلب إلى قلب ، ويثب من فكر إلى فكر ، وينتقل مع الزمان من جيل إلى جيل ، ومع المكان من قطر إلى قطر .

وذاك هو السر فى أن نبى الإسلام على كان يخطب كل أسبوع وكل عيد ، ويخطب أو ينيب عنه أميراً يخطب فى وفود الحجيج عند جبل الرحمة .

أقول: وذاك هو السر في تسجيلنا وإعدادنا هذه الخطب التي تجعل - فعلًا - هذا الدين يزحف من قلب إلى قلب ، ويثب من فكر إلى فكر ، وينتقل مع الزمان من جيل إلى جيل ، ومع المكان من قطر إلى قطر .

لقد كنت أشعر وأنا أستمع إلى هذه الخطب الفذة بجلال المنبر وخطره ، وفضل المسجد ودوره .

- فمن خلال هذه الخطب الفياضة طرحت مفاهيم العقيدة ، وتعاليم الشريعة ، وغولجت المشكلات ، وقدمت الحلول .
- من خلال هذه الخطب تعلم الناس أن الإسلام روح يسرى فى كيان هذه الأمة فيحيى مواتها ، ويبدد ظلامها !!.
- • من خلال هذه الخطب تعلم الناس أن الإسلام

دين ودولة ، عقيدة وشريعة ، مصحف وسيف ، جسد وروح ، عقل وعاطفة ، إيمان ونظام ، دنيا وآخرة .

- من خلال هذه الخطب ارتفع صوت الغزائي يُذَكِّرُ المسلمين بأيام الإسلام المجيدة ، وعزهم المفقود ، ويروى للاجيال أخبار الرجال الذين قضوا على دروب الجهاد فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله وماضعفوا وما استكانوا!! .
- من خلال هذه الخطب ارتفع صوت الغزائي مدوياً كالرعد العاصف يحذر من الأخطار المحدقة بالأمة والتحديات الكبرى التى تنتظرها .

 من خلال هذه الخطب اشتبك الغزالى مع سماسرة الاستعمار العالمي في العالم الإسلامي الذين عاشوا بيننا ينبحون ديننا ويخدمون أعداءنا ..

اشتبك معهم الغزالى فكشف دورهم، وفضح ضلالهم، وشرَّد بهم من خلفهم!! .

- من خلال هذه الخطب وقف الغزالى فى وجه ماأسماه بالفرعونية الحاكمة والقارونية الكانزة وخاض معركته مع هؤلاء تحت شعار فى سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان ، فصدع بالكلمة التى ترضى الله وتسخط كل عدو له !! .
- من خلال هذه الخطب واجه الغزالى ما أسماه بالتدين المغشوش الذى يعلو صوته بالحفاظ على الإسلام حيث لا خطر ، ويصمت كأن الأمر لا يعنيه حيث يوشك الإسلام على الغرق!!.

بهذا التدفق العلمى والعاطفى والأدبى بَيَن الغزالى حقائق الإسلام ﴿ ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حى عن بينة ﴾ ( الأنفال : ٤٢ ) .

فكان بحق - ولا نزكيه على الله - من هؤلاء ﴿الذين يبلغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحداً إلا الله وكفى بالله حسيباً ﴾ .. ( الأحزاب : ٣٩ ) نشهد شيخنا - ولا نزكيك على الله - أنك قد بلغت الرسالة ، وأديت الأمانة ، ونصحت الأمة فجزاك الله عنا وعن الإسلام والمسلمين في مشارق الأرض ومغاربها خير الجزاء .

ونسأل الله أن يبارك في عمرك ويمد في أجلك ، وأن يديم عليك نعمة الإيمان والتوفيق .

والله الموفق ..

كتبه الفقير إلى الله تعالى قطب عبد الحميد قطب .

### تأملات في مناسك انحسب تعطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضي الله عنه

خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه في سنة ١٩٧٣ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى اله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعــــد:

فإن الحج هو الركن الخامس فى أركان الإسلام الخمسة ، وقد افترض الله هذا الركن على عباده فقال جل شأنه : ﴿ ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ومن كفر فإن الله غنى عن العالمين ﴾ [ال عمران : ٩٧] .

ولمَّا كان الحج يتضمن أعمالا مختلفة ، وكانت هذه الأعمال موضع تساؤل خصوصاً فى هذا العصر الذى توضع الأديان فيه موضع الاتهام ، ويتحرك من يسمون أنفسهم مثقفين ، أو أتباع الفكر العقلى الحر ، يتحرك هؤلاء ليبدوا استغرابهم لمناسك الحج والأعمال التى يقوم المسلمون بها ، ويطلبون لذلك تفسيراً يرون أنه قد يرضى عقولهم ، ويشبع فضولهم .

ونحن نسوق أفعال الحج كما وردت مع الحكمة التى اتصلت بها وشُرعت من أجلها ، ليعلم من يجهل ما فى الحج من منافع دينية ودنيوية ، وأن هذه المناسك ليست أموراً غامضة ، ولا أفعالا مبهمة كما يتصور هؤلاء . الحج \_ أساساً \_ سفر صالح ، ورحلة إلى الأماكن التى دَرَج فيها الأنبياء ، وانبعث منها الوحى ، وكانت مَشْرقا للإسلام ، ومجتمعاً أول للسلف الصالحين .

والمقصود من هذه الرحلة أمور عقلية وعاطفية معاً ، فإن الإنسان لا يعيش بالفكر النظرى وحده ، ولكن مشاعره وعواطفه شديدة السيطرة عليه ...

والإسلام يجتهد فى تحويل الإيمان من صورة عقلية تَسكن الرأس إلى معان عاطفية تَغمر القلب ، وتتشبث بالفؤاد ، وينفعل الإنسان بها ، ويحيا طول عمره وَفقها .

معنى صيرورة الفكر العقلى إلى عاطفة حارَّة هو ما يقول الله جل شأنه فيه : ﴿ وَلَكُنَ الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون ﴾ [الحجرات: ٧].

قد ترى عقلا أن الله موجود ، ولكن هذه الرؤية العقلية لا تكمل إلا إذا تبعتها مشاعر عاطفية تَسكن قلبك ، وتجعلك تتجه إلى الله بقلب يُحِسُّ عظمته ، ويُكَرِّم نعمته .

قد ترى عقلا أن الكذب رذيلة ، أن الشرك فضيحة ، ولكن تحول هذا النظر العقلى إلى إحساس نفسى يجعلك تشمئز من الشرك والرذيلة كما تشمئز من الرائحة الكريهة ومن المنظر الردىء فإن كرهك للشر قد انتقل من معنى نظرى إلى حقيقة عاطفية .

والإسلام عندما شرع مناسك الحج أراد أن يحول \_ فعلا \_ الإيمان من معان نظرية دُرست فى الكتب ، وتلقاها الناس حقائق مقررة إلى معان عاطفية تربط الإنسان بنشأة الإسلام ونشأة المكافحين من أجل ظهوره ، تجعل الإنسان يرتبط بالمواطن الأولى للوحى ، وبسيير الدعاة والرعاة الذين حملوا هذه الأمانات ، وعاشوا بها ، وعاشوا من أجلها ، حتى قدموها للناس ناضجة مستوية .

هذه هى رحلة الحج ، أو حكمة الحج ، وما من أمة من الأم حتى الأم المادية التى تعبد التراب ، ولا ترى وجوداً لغير المادة ، حتى هذه الأم تحاول أن تستثير مشاعر المؤمنين بها ، فهى تقيم « ضرائح »(١) لطواغيتها ، وتكلف الزوار الذين يجيئون إلى عواصمهم أن يترددوا على مقابر أولئك الطواغيت صفوفاً منتظمة كى يؤدوا واجباً لمينت يعلم الله أنه حطب الطواغيت يريدون أن يربطوا الجماهير والآجيال الناشئة بمبادئهم الطواغيت يريدون أن يربطوا الجماهير والآجيال الناشئة بمبادئهم وبأحزابهم ، فهم يجلبونهم ليزوروا هذه الضرائح ، وليتصلوا بها ، ولترتبط علاقات نفسية مع أصحاب المبادىء الذين عاشوا بها ، أو قدَّموها لغيرهم ، هذا المعنى إلى جانب الأعياد التى تُصنع مرتبطة بمعانى المبدأ المادى وما إلى ذلك وتسمى ذكريات وأعياداً ، هذه كلها إنما شرعت فى الفلسفات ذلك وتسمى ذكريات وأعياداً ، هذه كلها إنما شرعت فى الفلسفات المادية ، والبلاد المادية ، كى تجعل الجماهير تَثُوب إلى شاخص حسى يُحوِّل المنفوس .

والله عز وجل أراد أن يجعل المؤمنين \_ على اختلاف الزمان والمكان \_ يرتبطون بالدين الذي اعتنقوه \_ وهو دين التوحيد \_ ويريد أن يكلف القادرين منهم على أن يجيئوا للأماكن التي بدأت فيها معالم دينه تظهر كي يرتبطوا نفسياً بها .

ولنأخذ المعانى معنى معنى .

إن الرسالة الإسلامية ، وإن بعثة محمد \_ عليه الصلاة والسلام \_ كانت استجابة لدعوة جده إبراهيم وابنه إسماعيل \_ عليهما الصلاة والسلام \_ وهما يرفعان القواعد من البيت ...

فإذا كانت رسالة نبينا عَلِيْكُ وإذا كانت دعائم تاريخنا مرتبطة ببناء بيت

<sup>(</sup>١) الضريح : القبر ، والشق في وسط القبر والجمع ضرائح .

لله فهل على أتباع هذا الرسول عَيِّالِيَّهِ من حرج أو عليهم من بأس يوم يذهبون زُرفات ووُحدانا إلى المكان الذي بعث فيه نبيهم \_ عَيْمِالِيَّهِ إجابة لدعوة قيلت عنده ؟!! .

﴿ وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم . ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم . ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلو عليهم اتياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم إنك أنت العزيز الحكيم ﴾ [البقرة : ١٢٧ – ١٢٩] .

ولقد بَعث فينا رسولا منا إجابة لدعوة الجد الأكبر إبراهيم وابنه إسماعيل عليهما الصلاة والسلام .

أفليس من حق الأبناء والأتباع أن يجيئوا إلى هذا المكان كى يذكروا كيف انبعثت رسالتهم منه ، وكيف كان نبيهم الجليل ـــ عَيْضَةٍ ـــ استجابة لدعوة قيلت وجدرائه تَرتفع وقواعدُه تُمهد ؟

ثم هذا البيت هو أول مسجد بُنى على ظهر الأرض لتوحيد الله ، بُنى على أنقاض الوثنية التى حاربها إبراهيم طول عمره ، بُنى ليكون عَلما للتوحيد وراية للإيمان الخالص المنزه .

أليس من حق هذا المسجد الأول أن يتبعه ــ بعد ذلك ــ كل مسجد ينشأ على ظهر الأرض ؟ وأن يقف الرُّكع السُّجود بساحات المساجد التي تنشأ بعد ذلك فيولوا وجوههم شطره ويصلوا ناحيته ؟

إن تكريم المسجد الأول شيء عادى ، وهذا سر قوله جل شأنه : ﴿ وَمِن حَيْثُ خُرِجَتَ فُولُ وَجَهِكَ شَطْرِ المسجد الحرام وإنه للحق من ربك وما الله بغافل عما تعملون . ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره لئلا يكون للناس عليكم حجة إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوهم واخشوني ولأتم نعمتى عليكم ولعلكم تهتدون ﴾ [البقرة: ١٤٩، ١٥٠].

إن هذه الأسباب هى التى تجعل المسلمين يرسلون وفودهم كل عام ليذهبوا إلى المسجد الأول ، إلى الكعبة الميت المشرفة : ﴿ جعل الله الكعبة البيت الحرام قياماً للناس ﴾ [المائدة: ٩٧].

ومن مراسم تحيته أن يطوفوا به سبعا ، هذا الطواف سُنَّ فيه للطائفين أن يَشْغُلوا أوقاتهم خلال كل طواف \_ وكل طواف من سبعة أشواط \_ بتسبيح الله وتحميده وتمجيده وتوقيره ودعائه والطلب منه والتضرع إليه (۱) ، والطواف صلاة (۲) ، يبدأ من مكان جعل الإسلام بداية هذا المكان الحجر الأسود ، والحجر الأسود حجر عادى ، لنفرض جدلًا أنه نزل من أحد « النَّيازِك »(۳) الملتهبة التي سقطت على الأرض ، لنفرض أنه جاء من السماء ، لنفرض ما نفرضه ، إنه حجر لا يضر ولا ينفع (٤) ، ومن ظن أن الكعبة تضر أو تنفع ، أو أن حجراً فيها يضر أو ينفع فهو إنسان جهول ، لأن الله جل شأنه علمنا أن الضار النافع ، الخافض الرافع ، المعطى المانع هو جل شأنه .

<sup>(</sup>۱) ففى الحديث: « من طاف بالبيت سبعا ولا يتكلم إلا بسبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله محيت عنه عشر سيئات وكتبت له عشر حسنات ورفع له بها عشر درجات ، ومن طاف فتكلم وهو فى تلك الحال خاض فى الرحمة برجليه كخائض الماء برجليه » قال فى الترغيب والترهيب رواه ابن ماجه عن إسماعيل بن عياش حدثنى حميد بن سوية وحسنه بعض مشايخنا ٢ / ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) ففي الحديث: « الطواف حول البيت مثلُ الصلاة إلا أنكم تتكلمون فيه ، فمن تكلم فيه فمن تكلم فيه الحديث المنظم الا بخير » عزاه السيوطى في الجامع الصغير إلى الترمذي والحاكم والبيهقى ورمز له بالحسن ، وقال في فيض القدير: قال ابن عبد الهادي هذا حديث لا يثبت مرفوعاً وقد اختلف الرواة في إسناده ومتنه والصحيح وقفه ٤ / ٢٩٣ .

 <sup>(</sup>٣) النيزك : جِرم سماوى يسبح فى الفضاء فإذا دخل جو الأرض احترق وظهر كأنه شهاب ثاقب متساقط .

<sup>(</sup>٤) لحديث عمر رضى الله عنه أنه جاء إلى الحجر الأسود فقبَّله ، فقال : « إنى أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ، ولولا أنى رأيت النبى عَيَّاتِيْ يقبلك ما قبلتك » رواه البخارى فى الحج باب ما ذكر فى الحجر الأسود ٢ / ١٨٣ ومسلم فى الحج باب استحباب تقبيل الحجر الأسود فى الطواف ٤ / ٦٦ وكلمة عمر برضى الله عنه به فيها إشارة إلى أن هذا الأمر تعبدى فنفعل وعن علته لا نسأل .

الطواف صلاة ، لسان المرء فيها يلهج بذكر الله وشكره .

وإذا كان بعض المغفلين يزعم أن تقبيل الحجر الأسود نوع من الوثنية فليكن تقبيل الملوك والرؤساء لأعلام دولهم نوعاً أيضاً من الوثنية ومن عبادة الأقمشة !! من قال هذا ؟! إذا كان الأمر لا يعدو إلا ترجمة لمشاعر الولاء لله فليس في هذا شيء ، ونحن في هذا نلتزم ما ورد .

ثم بعد الطواف يسعى المسلمون بين الصفا والمروة ، والسعى بين الصفا والمروة رمز لأمر يحتاج المسلمون إليه احتياجاً شديداً ، فإن المعلوم من تاريخ النبوات أن أبا الأنبياء إبراهيم \_ عليه الصلاة والسلام \_ جاء بامرأته هاجر ، وأنه تركها وابنها الرضيع إسماعيل في هذا المكان ، وكان صحراء مُجْدِبة لا أمارة فيها على عمران ، ولا دلالة فيها على حياة ، وكان التصرف بهذه المثابة تصرفاً مستغرباً حتى إن المرأة قالت لرجلها وهو يولى تاركاً إياها : أين تذهب ؟ ولكنه ما استطاع أن يجيب ، ليس لديه شيء يقوله ، إن الله أوحى إليه أن يفعل هذا ، وهو ينفذ أمر الله ، ولا يدرى الحكمة ، فلما ألحت عليه ولم يجب قالت له : آلله أمرك بهذا ؟ قال : نعم . قالت : إذاً لا يُضَيِّعُنا !!

كانت كرجلها امرأة مؤمنة صادقة ، ولكن مشاعر الأمومة هزَّتها عندما وجدت ابنها يتلوى ، يحتاج إلى الماء ، فذهبت تجرى يميناً ويساراً سبعة أشواط فى هذا المكان بين الصفا والمروة حتى شاء الله أن يُفجر لها الملك نبع زمزم لتشرب منه (١)!!

ماذا نفهم من هذا ؟

نفهم من هذا أن الإنسان عندما يعتمد على ربه فإنه يعتمد على مصدر القُوى ومنبع الخير وسائق الفضل ، وأن الإنسان إذا صدق إيمانه رَبًا توكله ، وازدادت بالله ثقته ، وضعفت علاقاته بالماديات ، وليس معنى ضعف علاقاته بالماديات أن يستكين أو يتواكل ، لا . إن المرأة قامت تجرى

 <sup>(</sup>١) قصة مهاجرة إبراهيم بابنه إسماعيل وأمه هاجر إلى أرض مكة وتفجر زمزم رواها البخارى
 ف الأنبياء ـــ باب يَزِفُون النَّسَلانَ في المشى ٤ / ١٧٢ ، ١٧٣ .

هنا وهناك حتى يسَّر الله لها آخر الأمر ما تحتاج إليه ، لا بد من حركة ، ولكن التوكل حتى ، وقد سمى الله نبيه محمدا \_ عَيْسَالُه \_ المتوكل(١) . للذا ؟ لمعنى نحن المسلمين الآن فقراء إلى إدراكه ...

لقد بدأ وحيدا يدعو إلى الله ، ليس فى الدنيا أضعف منه ، رجل يتيم مستوحِش معزول عن قُوى الخلق فى دنيا اسودت فجاجها ، وامتلأت بالظلمات وشرور الجاهلية آفاقها ، كُلِّف أن يغرس عُود التوحيد ويرعاه حتى يثمر فى بيئة لا تدرى شيئا عن التوحيد ، وتضيق به ، وتألف الشرك وتعتز به ، وتقاتل دونه ، ومن وراء جزيرة العرب حضارات تفسخت من الطغيان والهوى وسيادة الشهوات !!

ورجل واحد هو الذي كلِّف أن يقاتل كل هذا الظلام حتى يبدده ويمزق أسدافه ويقدم للدنيا فجرها الباسم الباقي إلى الأبد!!

إنه ما جَزِع لأنه ضعيف القوة أو ذليل الجانب هو وأصحابه ، لا . لكنه توكل على الله فنصره وجعل قُوى الشر تتدحرج تحت أقدامه واستطاع أن يقيم دعوة التوحيد وينشر الرسالة الكبرى ويرعى رجاله الذين رباهم على يديه ولقنهم دروس الحق من فمه استطاع أن يقضى على الباطل في الدنيا .

التوكل على الله شيء خطير، ولو أن العرب أهل إيمان، ولو أنهم — فعلا — يئسوا من الخلق واعتمدوا على الخالق لنصرهم كما نصر نبيهم — على الحالق لنصرهم كما نصر نبيهم على المؤلفة في صحراء لا تجد هي ولا رضيعها شيئا!!

إن التوكل شيء خطير ، وعندما تساق الأمة إلى مكان نبع الماء فيه من صحراء لا ماء فيها ولا زرع ولا ضرع يعرف الناس أن الانقطاع عن الله جريمة ، وأن الانقطاع إليه هو الاتصال كله وهو الخير كله !!

<sup>(</sup>۱) عن عطاء بن يسار قال : لقيت عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قلت أخبرنى عن صفة رسول الله عَلَيْكُ في التوراة . قال : أَجَل : والله إنه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن : يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيرا وحِرزا للأميين ، أنت عبدى ورسولي ، سميتك المتوكل ... » رواه البخارى في البيوع ــ باب كراهية السخب في الأسواق ٣ / ٨٧ وتفسير سورة الفتح ٦ / ١٦٩ ـ ١٧٠ . . .

ثم يغالب الناس الهوى ، نحن نغالب الهوى عندما يوسوس الشيطان إلينا بتذكر الله ، وتذكر الله جل شأنه يجيء إلى أفتدتنا همسا ، ويتحرك فى قلوب المؤمنين باعث خير طيب ، لكن الله يريد فى سَفْرة الحج أن يتحول الهمس إلى صوت جهير ، وأن يتحول الذكر الخافت فى القلوب إلى هتاف عال ، ولذلك فإن مناسك الحج تتحول كلها إلى مظاهرة ضخمة ، الهتاق فيها لله وحده ، والصيّاح باسمه .

هذا هو المقصود من الحج ، وترى أن هذا هو القصد عندما تستقرىء الآيات التى تتحدث عن الحج ، ولنبدأ من قوله تعالى : ﴿ الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال فى الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير الزاد التقوى واتقون يا أولى الألباب ﴾ [القرة: ١٩٧].

الله واسع الغنى ، ما يكلفه العطاء جهدا ، إنها كلمة من حرفين «كن » ، فلو أراد أن يجعل الدنيا تحت أقدامك ذهباً وفضة فعل ، إن ذلك لا يعييه ولا يتعبه ، ولذلك يقول للبشر : أنتم فقراء وبخلاء ، لكن أنا غنى وسمح وكريم : ﴿ ليس عليكم جناح أن تتبغوا فضلا من ربكم فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام واذكروه كما هداكم وإن كنتم من قبله لمن الضالين ﴾ [القرة : ١٩٨] .

لاحظوا أن التعبير عن مناسك الحج أخذ كلمة « الذكر » دائما : ﴿ فَإِذَا أَفْضَمَ مَن عَرِفَاتَ فَاذَكُرُوا الله عند المشعر الحرام واذكروه كما هداكم وإن كنتم من قبله لمن الضالين . ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس واستغفروا الله إن الله غفور رحيم . فإذا قضيتم مناسككم فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشد ذكرا فمن الناس من يقول ربنا آتنا في الدنيا وماله في الآخرة من خلاق . ومنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار . أولئك لهم نصيب مما كسبوا والله سريع الحساب ﴾ [القرة : ١٩٨ – ٢٠٢] .

ثم إن القرآن لم يسم رمى الجمرات رمى الجمرات وإنما سماه ذكرا

فقال : ﴿ وَاذْكُرُوا الله في أيام معدودات فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه ومن تأخر فلا إثم عليه لمن اتقى ﴾ [البقرة : ٢٠٣].

يقصد أيام التشريق ورمى الجمرة ــ جمرة العقبة ــ فى العيد . ثم يقول : ﴿ وَالْبِدُنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مَنْ شَعَائُرُ الله لَكُمْ فَيْهَا خَيْرُ فَاذْكُرُوا اسْمُ الله عليهاصواف ﴾ [ الحج : ٣٦ ] .

ويقول: ﴿ ولكل أمة جعلنا منسكاً ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فإلهكم إله واحد فله أسلموا وبشر المخبتين ﴾ [الحج: ٣٤].

ذكر الله هو الأساس في هذه المناسك كلها ، يتحول المعنى الصامت المستكن في الضمير إلى هُتاف عال ، ولذلك يُسَنُّ أن الحجاج يصيحون بالتلبية : « لبيك(١) اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك ، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك شريك .

وفى الحديث: « ما من ملب يلبى إلا لبى ما عن يمينه وشماله من حجر أو شجر أو مَدر حتى تنقطع الأرض من ها هنا وهاهنا عن يمينه وشماله »(٣) كأن كل شيء يتحول إلى كون يسبح بحمد الله ويذكره.

يقف الناس قبل الطواف \_ طواف الفريضة \_ وقبل رمى الجمرات .. يقف الناس في ساحة واسعة ، يحتشد فيها مئات الألوف من الناس ، ساحة واسعة يتوسطها جبل يسمى جبل الرحمة ، والمفروض أن الناس طول هذا اليوم وجزءاً من الليل لا عمل لهم إلا الذكر والاستغفار . مناسك الحج لا تعقيد فيها ولا صعوبة ، والمقصود منها هذا المعنى

العاطفى الروحى الذى شرحته لكم ، لكن هل هذا فحسب هو ما يطلبه الإسلام من الحج ؟ .

<sup>(</sup>١) معنى لبيك : إجابة لك بعد إجابة .

 <sup>(</sup>۲) لحديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أن تلبية رسول الله عَلَيْكَة : « لبيك اللهم لبيك ، لبيك اللهم لبيك ، لبيك لل شريك لك »رواه البخارى فى الحج ــ باب التلبية وصفتها ووقتها ٧/٤ .

 <sup>(</sup>٣) قال فى الجامع الصغير: رواه الترمذى وابن ماجة والحاكم ورمز له بالحسن وقال فى فيض
 القدير: وفيه إسماعيل بن عياش وبقية رجاله موثقون ٤٩٩/٥ .

الواقع أن التجمع العظيم في الحج لم يدعه النبي عَيِّقَ سُدى ، ولم يترك المسلمون يحتشدون مئات ألوف في هذا المكان ليؤدوا العبادات فرادى ويرجعوا فرادى ، لا .. لقد تمت حجتان أيام النبي عَيِّقَ حجة أولى في السنة التاسعة ، كان أميرها أبا بكر — رضى الله عنه — وفي هذا الحجة لم ينقض موسمها سدى ، ولم يترك التجمع الذي حدث فيها ينفض دون استغلال ديني لقضايا الإسلام ..

كان المشركون ، كان أعداء الله من عبدة الأصنام ، ومن جحدة أهل الكتاب كانوا يبيتون له نيات الكتاب كانوا يبيتون له نيات الغدر ، كانوا قد سالموه على غش ، وعقدوا معه معاهدات على دَخَن ، والإسلام دين شريف ، دين صريح ، يكره النفاق والغش ، ويكره المداهنة والمراءة ، ولذلك يقول الله لنبيه عليه وقد وصاه بالصراحة ، وعرَّفه كيف يدعو إليه ، يقول له : ﴿ ودوا لو تدهن فيدهنون ﴾ [لقلم : ١٩] .

لا مداهنة فى دين الله ، ولذلك فى السنة التاسعة رُؤى أن يمزق الستار عن القلوب الغشّاشة ، وأن يقال لمن يريدون الشر بالإسلام : ويحكم ، إن من يحاول العدوان علينا فلن نتركه ، وقد تركناكم اثنتين وعشرين سنة ، ونحن نعطيكم حق الحياة ونرجو إلى جواركم حق الحياة ، ولكنكم تريدون الحياة لأنفسكم فقط ولجاهليتكم وشرككم !! .

الآن أنتم بين أمرين: أمامكم أربعة شهور ، من أراد أن يبقى على شركه فليترك هذه البلاد إلى حيث ألقت ، ومن بقى وفياً للعهد قبلناه ، وإلا فالسيف بيننا وبينه .. نزلت فى السنة التاسعة سورة براءة : ﴿ براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين . فسيحوا فى الأرض أربعة أشهر واعلموا أنكم غير معجزى الله وأن الله مخزى الكافرين . وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر أن الله برىء من المشركين ورسوله فإن تبتم فهو خير لكم وإن توليتم فاعلموا أنكم غير معجزى الله وبشر الذين كفروابعذاب أليم النوبة : ١ ـ ٣] .

قرأها عليُّ بن أبى طالب ــ رضي الله عنه ــ على الناس ، وكان قد

أُرسل بالسورة فى حجةٍ أميرُها أبو بكر \_ رضى الله عنه \_ أُرسل بصدر سورة التوبة ليقرأها على الناس وانطلق المنادون وسط مضارب الخيام ومجامع الحجيج وملتقيات الناس يقولون : « ألا لا يَحُجُّ بعد العام مشرك ، ولا يطوف بالبيت عُريان »(١) .

انتهى هذا الضلال واستقرت كلمة التوحيد في هذه الأرض.

كانت هذه هى الحجة الأولى ، وكان أبو بكر ـــ رضى الله عنه ــــ أمير الحج يومئذ .

ثم كانت الحجة الأخيرة ، وكانت حجة الوداع ، وكان أميرها النبى على أموالهم على أموالهم وقد خاطب في الناس على أموالهم وأعراضهم ودمائهم(٢).

إن كل صيحة نبتت خلال القرون الأخيرة ، سواء كانت صيحات حمراء أو بيضاء كانت تدور كلها حول المحافظة على حقوق الإنسان ، على مال الإنسان ، ودمه وعرضه .

وليت المسلمين حفظوا وصايا نبيهم علياته في حجة الوداع ، ليتهم حفظوها .

ماذا يطلب الإنسان في الدنيا إلا أن يعيش آمناً على دمه وماله وعرضه .

لقد نظر النبي عَلِيْتُهُ إلى الكعبة ثم قال :

« ما أطيبك ، وما أطيب ريحك ، ما أعظمك ، وما أعظم حرمة حسرمتك ، والذى نفس محمد بيده لحرمة المؤمن عند الله أعظم حرمة

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاری فی الحج \_ باب لا یطوف بالبیت عُریان ولا یحج مشرك ۱۸۸/۲ ، ومسلم فی الحج باب لا یحج البیت مشرك ، ولا یطوف بالبیت عربان وبیان یوم الحج الأكبر ۱۰٦/۶ \_ ۱۰۷ .
 (۲) رواها مسلم فی الحج \_ باب حجة النبی عَلَیْنَ ۳۸/۶ \_ ۱۱ .

منك ماله ودمه » (١). ومع ذلك فقد قامت فى بلاد الإسلام حكومات استباحت الدماء والأموال والأعراض .

أَيُّ ترجمة لخطبة النبي عَلَيْتُهُ في هذا المسلك الحسيس؟.

أى وفاء لتعاليم الإسلام ، وأَىُّ عَرْض له فى دنيا الناس يوم تُرى بلاد الإسلام بلاداً متخلفة ، الحكم فيها لمن يملك القوة والسطوة ، ولمن يستطيع أن يضع نفسه حيث وضعته العصابات وغير العصابات ؟!! .

وفى حجة الوداع يحرص النبى عَلِيْكُ على حقوق النساء وينوه بها ويبين ما للنساء من حقوق . ومع ذلك فإن المسلمين فى كثير من القرى وبدو الصحراء بل وفى كثير من المدن أكلوا تراث النساء فما ورِثن كما يرث الرجال النصيب المكتوب لهن فى كتاب الله أعرف ناساً كثيرين الجتاحوه ، أهدرت لهن أشياء كثيرة .

رسول الله على لما بنى المسجد نظر إلى أحد أبوابه وقال : « لو تركنا هذا الباب للنساء »(٢) فسمى باب النساء ، خُصَّ بهن ، وكان ينبغى أن تكون هندسة المساجد فى بلاد الإسلام على ما فعل النبى على النساء يَخْتَصِص به ، منه يدخلن ومنه يخرجن ، وصفوفهن قائمة بذاتها ، يشهدن الصلوات الجامعة ، ويتصلن بالأمة فى حِسِّها وعقلها ، وقضاياها القريبة والبعيدة ، لكن المسلمين حولوا النساء إلى قواعد فى البيوت ، ليست لهن رسالة إلا المتعة والشهوة فقط وكانت النتيجة أن تحكم اليهود الآن امرأة (٣) تذيق الرجال النكال !!

رواه ابن ماجة فى الفتن ـــ باب حرمة دم المؤمن وماله : ١٢٩٧/٢ وفى الزوائد : فى إسناده مقال ونصر بن محمد شيخ ابن مأجة ضعفه أبو حاتم وذكره ابن حبان فى الثقات وضعفه الألبانى فى ضعيف الجامع الصغير وزياداته : ( ٨١٠ ــ ٥٠٠٨ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في االصلاة . — باب في اعتزال النساء في المساجد عن الرجال . وصحح وقفه على عمر بن الخطاب . لكن هذا الترجيح غير مسلَّم فإن رواية الرفع فيها عبد الله بن عمرو وعبد الوارث وكلاهما ثقتان ثبتان فلا ترجح رواية الوقف عليه ( المنهل العذب المورود شرح سنن أبي داود ٧٢ / ٧٢ ) .

<sup>(</sup>٣) هي جولدا مائير رئيسة وزراء العدو الإسرائيلي .

المسلمون يجب أن يعرفوا دينهم ، وأن يتفهموا تعاليم الإسلام ، وأن يدركوا الحقائق التي كُتبت في كتاب الله وفي سنة رسوله عَلَيْكُم وأن لا يتجرؤا عليها . نشأ عن هذا أن ناساً من العُهَّار والدُّعار رجالًا ونساء أخذوا يقودون الحركة النسائية عندنا ..

ونشأ عن هذا أن إحدى الصحف هاجمت ملابس الحشمة ، وفى الأسبوع الماضى تبعث مجلة « المصور » زميلتها لتحارب ملابس الحشمة ، لأن رسالة أولئك الصحفيين مُوعز بها من خارج البلاد لنشر جراثيم الانحلال الخلقى فى بلدنا لحساب الصهيونية الزاحفة واليهودية الحاقدة ..

هؤلاء عملاء ، ولكن ما كان لأولئك من صوت لو أن أهل الحق عرفوا الحق وقاموا به وخدموه .

إن الحج ليس رحلة ميتة ، إن ناساً يذهبون إلى الحج الآن ثم يعودون مكتفين بأن حملوا لقباً !! .

هل دُرست قضاياهم ؟ لا . هل عادوا من موسم الحج بتحالف على محاربة الفساد الداخلي والغزو الخارجي ؟ لا . إن الحج ليس عبادة فردية لا في ديننا ولا في تاريخنا . فيجب أن نعلم ديننا وكفانا جهلًا حتى لا نستيقظ على الويل والثبور وعظائم الأمور ؟!.

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم ..

## الخطبة الثانية

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشوري: ٢٥، ٢٠].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين . وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعـــد:

فإن « مصر » الإسلامية منذ بدأت عاش فيها أهل الذمة معيشة كريمة محترمة ، وتمكن الأقباط فيها من أن تكون لهم حقوق مكافئة للمسلمين مادياً وأديباً .

وليس ينتظر من المسلمين أن يَغْدِروا ، وليس ينتظر من المسلمين أن يعتدوا ، وما يُتوقع من المسلمين في زمان ولا مكان أن يجيء منهم عدوان أو غدر أو طغيان . ولكني أوجه النظر إلى أن الاستعمار العالمي ، وهو استعمار يرتكز على أحقاد دينية وضغائن تاريخية يريد محو الطابع الإسلامي عن « مصر » ، لا يريد أن تكون « مصر » إسلامية ، وكل ما أطلبه من المسلمين :

أولًا : أن يُوفوا بعهودهم لمن لا يدين دينهم !! .

ثانياً: أن يتشبثوا إلى آخر رمق بكل شُعبة من شُعب الإيمان ، وكل حد من حدود الإسلام ، وكل حكم من أحكام الله ، وكل مَعْلَم من معالم الشريعة ، فإن العالم المتنمر ضدنا يتهامس فيما بينه يقول : لقد عاش الإسلام أربعة عشر قرناً حَسْبه هذا يجب أن نجهز عليه !! .

إننى أنذر حتى يعلم المسلمون أن معيشتهم فى يوم الناس هذا وفى الغد القريب والبعيد ستكون معيشة كدح وكفاح ودفاع عن تعاليم الإسلام أمام مؤامرات لا ينقصها الذكاء ولا المهارة !! .

إننا نحن المسلمين نعيش أحياناً تستبد بنا الأوهام والأحلام والسذاجة التي تبلغ حد الغفلة !! وإذا كان القانون المحلى لا يحمى المغفلين فإن القانون العالمي لا يحمى المغفلين أيضاً !! .

ألا فلتستيقظ أمتنا ولتؤد واجبها نحو كتاب ربها وسنة نبيها عَلَيْكُم.

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبِقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غُلُر لِللَّذِينَ آمِنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠] . أقم الصلة ..

\* \* \*

رواه مسلم في الذكر ــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

# قصِّة القِئال في الإستكرم

#### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فإذا كان هناك دين يحتاج إلى العنف كى يفرض تعاليمه على الناس فليس هذا الدين هو الإسلام .

وإذا كان هناك مذهب يستغل التفوق المادى ، أو القدرة العسكرية على فرض مبادئه ونشرها فى المشارق والمغارب فإن هذا المذهب لن يكون الإسلام .

إن الإسلام دين أساسه عقلى فطرى ، يجد طريقه ميسراً إلى القلوب ، ممهداً إلى أولى الألباب .

التوحيد لا يحتاج إلى عصاً تلهب الجلود كى يقتنع الناس به .. العبادات السمحة ، والأخلاق الزاكية ، والمعاملات العادلة ، والشرائع الضابطة لأفضل المثل ، وأشرف التقاليد ذلك كله ما يحتاج إلا إلى دعوة هادئة وإقناع مجرد .

ربما يحتاج التفكير الذى يرفضه العقل ، أو المذهب الذى يأباه الطبع ، وتكرهه الفطرة ، ربما احتاج هذا وذاك إلى العنف لينتشر . لكن الإسلام لا يحتاج إلى العنف ، إنما يحتاج إلى فاهم له ، وإلى سامع لا غش فى قلبه ، ولا هوى فى ضميره ، فإذا تيسر هذا وذاك فما يحتاج الإسلام بَتَّة ــــ إلى العنف .

بل نقول أكثر من ذلك ، نقول : إن رسالات السماء التي بدأت مسيرتها على الأرض ما لجأت إلى العنف في إقرار العبودية لله الواحد ، وفي حشد الناس على صراطه المستقيم .

منذ الرسالة الكبيرة ـــ رسالة نوح عليه الصلاة والسلام ــ استُبعد الإكراه طريقاً إلى تعليم الناس أو إدخالهم في دين الله .

وفی ذلك یقول الله عز وجل ــ علی لسان نوح ــ : ﴿ قَالَ یَا قَوْمُ أَرَایِتُمْ إِنْ كُنْتَ عَلَیْ بَیْنَةً مِنْ رَبِی وَآتَانی رَحْمَةً مِنْ عَنْدُهُ فَعُمِیتَ عَلَیْکُمُ أَنْلُزُمُکُمُوهَا وَأَنْتُمْ لِهَا كَارِهُونَ ﴾ [ هود : ٢٨ ] .

هذا التساؤل الذي جاء على لسان نوح \_ عليه السلام \_ ظل يتنقَّل بين القرون جيلًا بعد جيل ، وعصراً بعد عصر ، حتى وصل إلى الرسالة الخاتمة ، ففي سورة يونس يقول الله لنبيه عَيْنِكَهِ : ﴿ وَلُو شَاء رَبِكُ لَآمَنَ مَن فَى الأَرْضَ كُلُهُم جَمِعاً أَفَانَت تَكُرهُ النّاسُ حتى يكونوا مؤمنين ﴾ ويوس : ٩٩] .

اعتمد الدين في شرح مفهومه وبلوغ غايته على دعاة لهم لُبُّ ناضج ، وقلب سليم ، واحتاجت البيئة إلى أن تخلو من السدود العائقة ، والطواغيت المستبدة . عندما يكون صوت العقل لا حجاب أمامه ولا عائق فإن الإسلام ينتشر وينتصر .

وعندما نتدبر آیات الدعوة التی شرحت وظیفة الرسالة نجد هذا المعنی هو القائم ، یقول الله تعالی لنبیه علیات : ﴿ فذکر فما أنت بنعمة ربك بكاهن ولا مجنون ﴾ [الطور: ٢٩].

يقول له : ﴿ نحن أعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ﴾ [ق:٥٤] . يقول له: ﴿ فَذَكُو إِنِمَا أَنْتَ مَذَكُو السَّتَ عَلَيْهُم بَمْسَيْطُو . إِلَا مِنْ تُولَى وَكُفُو . فَيَعَذَّبُهُ الْعَذَابِ الأَكْبُو ﴾ [الغاشية: ٢١ \_ ٢٤] ﴿ إِلَا ﴾ هنا \_ كا يقول علماء اللغة \_ استثناء منقطع ، أو استدراك واستئناف لكلام حديد بمعنى ﴿ لكن ﴾ . لكن ﴿ من تولى وكفر وفيعذبه الله العذاب الأكبر ﴾ .

يقول الله ﴿ قد جاكم بصائر من ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمى فعليها وما أنا عليكم بحفيظ ﴾ [الأنعام: ١٠٤].

يقول الله : ﴿ وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ﴾ [الكهد: ٢٩].

يقول الله : ﴿ وَإِنْ كَذَبُوكَ فَقُلَ لَى عَمَلَى وَلَكُمْ عَمَلَكُمْ أَنْتُمْ بُرَيْتُونَ مما أعمل وأنا برىء مما تعملون ﴾ [يونس: ٤١] .

هذه الآيات كلها من القرآن الكريم الذى نزل بمكة المكرمة .. وقد قلنا : إن ما يطلبه الإسلام داعية يحسن فهم ما يقول وعرضه على الناس العرض اللبق الواعى اللطيف ، ثم ناس قلوبهم سليمة ، وبيئة خالية من الطواغيت التى تعترض سير الحق كما تعترض الجنادل(١) مسيرة الأنهار ..

فهل وجد الحق السبيل ميسرة أمامه لينتشر ؟ .

هذا تساؤل يُنظر إليه من خلال الواقع ، لا من خلال الخيال .

فإن الذى حدث \_ فعلًا \_ أن ناساً كثيرين ضاقوا بكلام المرسلين : ﴿ وَقَالَ الذِّينَ كَفُرُوا لَرْسُلُهُمُ لَنْخُرَجْنَكُمُ مَنْ أَرْضَنَا أَوْ لَتَعُودُنْ فَى مُلْتَنَا ﴾ [إبراهيم : ١٣].

هذا وضع غريب ، أنت تنير الطريق فيجيء من يريد كسر المصباح ويقول لك : ابق معنا في الظلام !! عندما مشي الإسلام في طريقه يعرض

<sup>(</sup>١)الجندل مكان في مجرى النهر فيه حجارة تشتد حولها سرعة التيار وتتعذر الملاحة والجمع : جنادل .

نفسه على الناس وُجد في هذا الطريق من يقول له: اسكت ، لا تتكلم!! .

خُطتنا فى العرض كانت واضحة ، نحن نقول لغيرنا : عندنا دين صحيح لا زيف فيه ، صادق لا كذب فيه ، واضح لا غموض فيه ، خير لا شر فيه ، نعرضه عليك فإن قبلته قبلته ، فإن قال : قبلت ، فهو أخونا ، وإن قال : رفضت ، قلنا له : من حقك ، لكن لنا معك موقف ، ما هو ؟ تدعنا نشرح الحق لغيرك ، فإذا قال : ادعوا من تريدون ، فأنا لا أصدكم ، قلنا له : لا صلة لنا بك ، أما إذا قال لنا : لن أدعكم تسشر حون الحق لغيركم ، ولن أدع غيركم يستمع إليكم ، وإذا استمع وقبل فتنه ونكلت به .

هنا مابُدٌ من أن أشتبك معه ، وأن أصفًى حسابى معه بالدم ، وما يلومنى أحد ..

هذا هو خط سير الإسلام ، والأساس الأول للقتال الذى دار بعد ذلك .

نشرح مرة أخرى ، أكان موقف أعداء الإسلام منه موقفاً محايداً أو سلبياً ؟ .

ننظر فنجد أن أعداء الإسلام وصفهم القرآن فكشف خباياهم بطريقة كان فيها واصفاً للواقع وحده .

يقول جل شأنه : ﴿ ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم ﴾ [ البقرة : ١٢٠ ] .

لكن أنا لن أتبع لا ملة اليهود ولا ملة النصارى ، إذاً لن نرضى عنك أبداً ، ليكن ما احتاج إلى رضاكم ، ولا أسعى إلى طلبه ، ولكنى أطلب العدالة في المعاملة ، بيني وبينكم العدالة ، أنا إذا عاملتكم فعلى أساس ما علمنى الله : ﴿ فلذلك فادع واستقم كما أمرت ولا تتبع أهواءهم وقل آمنت بما أنزل الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم الله ربنا وربكم لنا

أعمالنا ولكم أعمالكم لا حجة بيننا وبينكم الله يجمع بيننا وإليه المصير ﴾ [الشورى: ١٥] فإذا قالوا: لا: ومشى الأمر فى طريق آخر يصفه القرآن فيقول: ﴿ ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا ﴾ [البقرة: ٢١٧]

ما الحل إذا كنت سأسير في طريق انتشر فيها لصوص العقيدة ليقولوا : لن ندعك تمر بالتوحيد أبداً ، لن ندعك تمر بهذا القرآن أبداً ؟ .

مابد إذاً من أن أتسلح ، وأن أضع كل ما أمكن من أسباب المقاومة فى يدى ويد من معى ، وأن أورث أولادى هذه المقاومة إلى آخر الدهر .

هل أوصف بأنني عنيف ؟ .

أنا مالجأت للعنف أبداً ، إنما ألجأنى الآخرون إليه ، من سالمنى فأنا معه كا قال الله تعالى : ﴿ لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم فى الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين . إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم فى الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على إخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فأولئك هم الظالمون ﴾ [المتحنة : ٩] .

هذا هو الإسلام ، فأنا أريد أن أمشى في طريقي وأبقى مستجمعاً أمرين :

الأمر الأول: الجهاز العاقل الواعى الذى يعرض الدعوة بقدرة عقلية على أولى الألباب فى كل زمان ومكان. هذا الجهاز لابد منه لأنه أساسى الذى أقوم عليه، هذا الجهاز — جهاز الدعوة — الذى يدرس العالم كله وما يسوده من فلسفات، وما ينتشر فيه من أفكار، ويكون الجهاز قديراً على قياس مسافات القرب والبعد من العقيدة التي أدعو إليها والشريعة التي أحكم بها. هذا جهاز لابد من استبقائه وتنميته وتغذيته علمياً بما يعينه على أداء رسالته.

الأمر الثانى : لابد من جهاز آخر يقوم على المقاومة المسلحة لعوامل . الفتنة التى تآمرت قُوى العالم الشريرة على أن تعترضنى بها .

أحب وأنا أنظر إلى التاريخ أن أكون واقعياً ـــ وأنا أواجه الآخرين الآن .

إن من أسباب فرحة النبى عَلَيْتُ بمعاهدة « الحديبية » مع أن فى نصوص المعاهدة ما يشير بظاهره إلى أن فيها حَيفاً على المسلمين ، لكن النبى عَلَيْتُهُ كان فرحاً بالمعاهدة ، مستريحاً إليها ، لماذا ؟ .

لأنه انتزع من أعدائه الاعتراف به ، كان الدين معتبراً خارجاً على القانون ، وكان أتباعه معتبرين ضد السلطة القائمة والأوضاع القائمة ، فلما ظَفَر بهذا الاعتراف قبِل المعاهدة على ما بها .

فماذا يصنع المسلمون إذا كانت قُوى العالم الكثيرة لا تريد الاعتراف بهم ؟ .

قد يقول بعض الناس : ومن قال لك:إن العالم لا يريد أن يعترف بك ؟ .

والجواب: التالريخ قال لى هذا ، ويشاء الله \_ وأنا رجل مسلم ، وعالم من علماء الدين \_ كنت أذاكر فى « الأزهر » دار الحرب ، ودار الإسلام ، فكان بعض الناس يتساءل : لماذا نسمى بقية العالم دار حرب ؟ قلت له : أظن المعاملة جاءت بالمثل ، قال : كيف ؟ قلت له : هناك أمور لا يمكن أن تحل داخلياً ، إنما تُحل دولياً ، قال : مرة أخرى : كيف ؟ قلت له : ديننا يَتَشَوَّف إلى الحرية \_ كما يقول علماء الفقه \_ وله فى هذا كلام لا يقال الآن ، لكن هل يستطيع أن يصدر أمراً داخلياً فى أرض الإسلام : أن كل أسير يحرر ؟ كيف ؟ إذا كان أسراى سيباعون فى أسواق الرقيق فهل تبلغ بى الغفلة أن أحرر \_ أنا \_ الأسرى تحت يدى وأترك أبنائى يباعون فى العالم كله ؟ .

المعاملة بالمثل ـــ هنا ـــ أساس ، ومعنى هذا أن أقول لهم : إن شئتم حررنا الأسرى جميعاً ، أما أن أحرر أنا وحدى فلا ..

فإذا قرر العالم منع الاسترقاق فأنا أول من يمضى !! كذلك الاعتراف

بي ، إذا أبوا أن يعترفوا بي فكيف أعترف بهم ؟ .

قلت: هذا من باب الاجتهاد وأنا طالب صغير ، لكن قرأت فيما بعد ما أثبته في كتاب صدر لى من خمس وعشرين سنة (١) ، وما أثبته يعطى فكرة عن الوضع العالمي للمسلمين ، النقول التي أقرؤها عليكم الآن من كتاب (٢) ألّفه الدكتور « محمد حافظ غانم » وقد كان \_ فيما أعلم \_ وزيراً للتعليم العالى ، وكان أيضاً رئيساً \_ يوماً ما \_ لمجلس الأمة ، والكتاب مقرر على طلاب « معهد الدراسات العربية العالمية بجامعة الدول العربية » .

يقول المؤلف تحت عنوان: « العائلة الدولية كانت تستبعد دار الإسلام من حظيرتها »: ومنذ نشأة القانون الدولى الحديث كان من المقطوع به اعتبار الإسلام خارج نطاق العلاقات الدولية ، وعدم الاعتراف بتمتع الشعوب الإسلامية بالحقوق التي يقررها هذا القانون .

وعلى هذا الأساس لم يكن الفقهاء الأوربيون راغبين في اعتبار الدولة العثمانية جزءاً من الجماعة الدولية ..

ف « جروسيوس » أب القانون الدولى قال بوجوب عدم معاملة الشعوب غير المسيحية على قدم المساواة مع الشعوب المسيحية ومع أنه يرى القانون الطبيعى يجيز عقد معاهدات مع أعداء الدين المسيحى إلا أنه نادى بتكتل الأمراء ضد أعداء العقيدة .

و « جنتیلس »هاجم « فرنسو » الأول ملك فرنسا لعقده معاهدة مع السلطان سلیمان العثمانی فی سنة ١٥٣٥ .

مع أن هذه المعاهدات أقامت سلاماً بين الدولتين مدة حياة الملكين .

وأعفت الرعايا الفرنسيين من دفع الجزية التي كانت مقررة على غير المسلمين إذا ما أقاموا في دار الإسلام ، ومنحتهم امتيازات دينية وقضائية .

 <sup>(</sup>۱) هو كتاب «كفاح دين » ص ۱۱۲ وما بعدها ط دار الكتب الحديثة الطبعة الثالثة سنة ۱۹٦٥ م .

<sup>(</sup>٢) الكتاب « المجتمعات الدولية الإقليمية » .

وذلك على أساس أن هذه المعاهدة تقيم تعاوناً بين ملك مسيحى وبين غير المؤمنين .

بل لقد ذهب فقهاء آخرون إلى أنه من الممكن إقامة سلام دائم فى أوربا على أساس تكتيل الدول المسيحية ضد العثمانيين .

أنا نقلت من هذا الكتاب نحو ثلاث صفحات من موقف القانون الدولى ضد الإسلام ، واعتبار الإسلام خارجاً على القانون واعتبار المسلمين لا يعاملون بالقانون الدولى .

هذا فى القرن التاسع عشر ، ثم جاء القرن العشرون وأنشئت هيئة الأمم ، ولم تر هيئة الأمم حرجاً من أن تطرد عرب فلسطين المسلمين من أرضهم لتعطى هذه الأرض عصابات اليهود التي استقدمت من هنا ومن هناك ويبدو \_ إلى الآن \_ أن المسلمين يعاملون معاملة الجنس الأسود في جنوب أفريقيا ، فهم يعتبرون المسلمين من الدرجة الثانية ، أو إن سمح لهم ببقاء فبقاؤهم في حدود معينة !! .

بداهة ما نرضى لأنفسنا ، وما يرضى عاقل لنفسه أن يحيا على هذا النحو ، بل لابد أن ندرك الحقائق كاملة ، وأن نتعاون فى رد العدوان وكسر حدته ، والنجاة بديننا من عبث هذه المؤامرات قانونية كانت أو غير قانونية .

لذلك كان الإسلام في تعاليمه جامعاً بين الأمرين : إن أعطينا حق الحياة والكرامة والحديث إلى غيرنا أعطينا غيرنا هذا الحق ، وإن ضُنَّ علينا بحق الحياة والكرامة والعيش وفق ديننا فإننا نَضِن على الآخرين بهذا الحق .. وما يلومنا أحد على هذا ، أما الأساس الأول الذي يقوم عليه الدين فهو أن ينشر بغير إكراه .

بعض المستشرقين أو المبشرين قال: إن الآيات التي تضمنت حرية المعتقد والتي قالت للآخرين: ﴿ لَكُم دينكم ولى دين ﴾[ الكافرون: ٦] كانت في مكة ، فلما شعر المسلمون بقوتهم ، وتماسك السيف خطب الغزالي – المجلد الثاني

بأيديهم ، وأسسوا بالهجرة دولة لهم قرروا أن يعاملوا الآخرين معاملة فيها غَبْن ، وأن ينسوا ما كان من حرية المعتقد ، ويلجأوا للقتال !! .

هل هذا الكلام حق ؟ هل القرآن الذى نزل فى المدينة يخالف القرآن الذى نزل فى مكة من هذه الناحية ؟ .

الجواب: لا . لأن أول سورة نزلت في المدينة سورة البقرة ، وسورة البقرة تضمنت ثلاثة مواضع وهي تتحدث عن أتباع الأديان الأخرى .

منها الآية العظيمة التي لا يُعرف لها نظير في مكان آخر من أرض الله ، وهي قوله تعالى : ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقي لا انفصام لها والله سميع عليم ﴾ [الفرة: ٢٥٦].

ومنها قوله تعالى لأهل الكتاب : ﴿ قُلُ أَتَحَاجُونَنَا فَى الله وَهُو رَبُّنَا وَمُنَّا الله وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُم وَنُحُنُّ لَهُ مُخْلَصُونَ ﴾ [البقرة : ١٣٩] .

ومنها قوله تعالى وهو يتناول موقف اليهود منا : ﴿ وَدَ كَثَيْرُ مِنَ أَهُلَ الْكَتَابِ لُو يَرِدُونَكُم مِن بَعْدُ إِيمَانُكُم كَفَاراً حَسَداً مِن عَنْدُ أَنفُسِهُم مِن بَعْدُ مِا تَبِينَ لَمُم الحق فَاعَفُوا واصفحوا حتى يأتى الله بأمره إن الله على كل شيء قدير ﴾ [البقرة : ١٠٩] بل إن آخر ما نزل في القتال وشرائعه ما ختمت به سورة التوبة : ﴿ لقد جاءكم رسول مِن أَنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم . فإن تولوا فقل حسبى الله الا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم ﴾ [التوبة : ١٢٨ ، ١٢٨]

قصة الجهاد في الإسلام قصة مشرفة للمسلمين ، وقصة القتال في الإسلام قصة مشرفة للتاريخ الإسلامي .

والقضية ليس فيها ما يريب ، ولامايحتاج إلى تدخل التافهين ليعبثوا بتعاليم الإسلام .

وقع في يدى كتاب عليه أسماء بعض الدكاترة الذين يشتغلون بالطب ،

مكتوب في هذا الكتاب : « حتمية تأويل آيات القتال في القرآن » .

سبحان الله !! قلت فى نفسى : كيف تؤول آيات القتال ؟ وبدأت أقرأ فإذا بالدكاترة العباقرة ذكروا نصين كناذج لهذا التأويل الذى لابد منه فى القرآن الكريم .

النص الأول: قوله تعالى: ﴿ وَالذَّيْنِ قَتْلُوا فَى سَبِيلُ اللهُ فَلَنْ يَضَلُّ أعمالهم ﴾ [محد: ٤].

قال الدكاترة العباقرة : إن المقصود بالقتل هنا قتل الشهوات والأهواء .

هذه الكلمة ليست مستقلة وإنما هي جزء من الآية الرابعة في سورة من محمد عليه أو سورة القتال كما تسمى في كثير من المصاحف ، هذا الجزء من الآية الرابعة يُفهم بداهة مرتبطاً بها ، ما هي هذه الآية الرابعة ؟ الآية الرابعة هي : ﴿ فَإِذَا لَقَيْتُم الذّين كَفُرُوا فَضَرِب الرقاب حتى إذا أتخنتموهم فشدوا الوثاق فإما منا بعد وإما فداء حتى تضع الحرب أوزارها ذلك ولو يشاء الله لانتصر منهم ولكن ليبلو بعضكم ببعض والذين قتلوا في سبيل الله فلن يضل أعمالهم ﴾ [ محمد : ٤] .

يقول الدكاترة ـــ الذين كتبوا الكتاب : إن الآية لا صلة لها من قرب ولا من بعد بالقتال الذي تُسفك فيه الدماء !! ألا شاهت الوجوه .

الآية تقول: عندما تلاقون المعتدين الصادين عن سبيل الله ،الضائمين عليكم بحق الحياة اضربوا أعناقهم ، وقيدوا أسراهم ، وأثخنوا في الأرض حتى ترهبوا عدو الله وعدوكم ، هذا كله يُهدر ويقال: إن الآية في حرب الشهوات ؟! .

أى شهوات ؟ حرب الشهوات والأهواء لها آيات أخرى : ﴿ ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله ﴾ [ ص : ٢٦ ] ﴿ بل اتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم ﴾ [ الروم : ٢٩ ] .

أما أن تجيء لكلمة هي جزء من آية قتال ساخن دموى أساسه أنك تريد إنقاذ عقيدتك ممن يبغى استباحتها ،

وإنقاذ يومك وغدك ممن يريد التطويح بهما فى مهاوى الفناء فتجيء لتقول : هذا القتال في حرب الأهواء ؟! .

النص الثاني الذي نقله الدكاترة العباقرة في كتابهم هو قوله جل شأنه : ﴿ وَإِنْ نَكِتُوا أَيْمَانِهُمْ مِنْ بَعْدُ عَهْدُهُمْ وَطَعْنُوا فِي دَيْنَكُمْ فَقَاتُلُوا أئمة الكفر إنهم لا أيمان لهم لعلهم ينتهون ﴾ [ألتوبة: ١٢].

قال الدكاترة العباقرة: إن المقصود بالقتال هنا الجدل والمحاورات العقلية ونقد الأدلة ؟! .

أى كلام هذا ؟ الآية من سورة التوبة ، وسورة التوبة بدأت بإلغاء المعاهدات التي عَبِث بها أعداء الله ، وقالت للمسلمين : ارفضوا هؤلاء : ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةُ وَآتُوا الزَّكَاةُ فَإِخُوانِكُمْ فِي الَّذِينِ وَنَفْصُلُ الآيات لقوم يعلمون . وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أئمة الكفر إنهم لا أيمان لهم لعلهم ينتهون . ألا تقاتلون قومأ نكثوا أيمانهم وهموا بإخراج الرسول وهم بدءوكمأول مرة أتخشونهم فَالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين . قاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم ويخزهم وينصركم عليهم ويشف صدور قوم مؤمنين . ويذهب غيظ قلوبهم ويتوب الله على من يشاء والله عليم حكيم ﴾ [التوبة: ١١ – ١٥]. هُل هذا القتال قتال أدلة خطابية أو إقناع عقلي ؟ أم القتال هنا جاء

لأناس انتضوا أسلحتهم لضربنا ، ومابد من أن نكسر السلاح في أيديهم ، وأن نذيقهم وبال ما قدموا هم لأنفسهم ؟! .

الكلام الذي قاله هؤلاء الدكاترة خطير ، فبعد صفحات قرأت تفسيراً لحدیث نبوی معروف و هو حدیث : « من رأی منکم منکراً فلیغیره بیده فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان »<sup>(١)</sup>

يقول الدكاترة العباقرة : معنى الحديث : من رأى منكم منكراً في نفسه هو فليغيره بيده !! وفي المجتمع ؟ لا . سبحان الله !! أدركت أن هذا الكلام ليس وراءه عقل علمي ولا فقه إسلامي ولا شرف نفسي ، بل هو كلام لحراسة الفساد في بعض المجتمعات ، أو لخدمة الاستعمار العالمي الذي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الإيمان ـــ باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان وأن الإيمان يزيد وينقص وأن الأمر المعروف والنهي عن المنكر واجبان ٥٠/١ .

استباح الدم الإسلامي في كل مكان .

وقد حدث أن الاستعمار الإنكليزى لمَّا وجد الجهاد الإسلامي يعكر صفوه ، ويعترض طريقه استعان برجل اسمه « ميرزا غلام أحمد » \_ زعيم القاديانية \_ فأبطل الجهاد ، وأبطل الحج ، حتى لا يتجمع المسلمون لا تجمعاً مدنياً ، ولا تجمعاً عسكرياً ، وحتى ينتشر الضلال في الأرض دون أن ينتصب له مؤمنون أشداء يقفون ضلاله وينكسون رايته .

ولكن القاديانية فضح الله صاحبها، وفضح أتباعه، وعُرَفوا بأنهم أعداء للإسلام، وعوملوا ـ في حكومة باكستان الحالية ـ على أنهم أقلية دينية مقطوعة الصلة بالإسلام.

فهل ينتهى التخريف القادياني في الهند ليبدأ بعض الدكاترة \_ ومنهم أناس في كلية الطب في جامعة القاهرة \_ التخريف في « مصر » ولا فقه لهم في دين الله ، ويتحدثون في شرح الإسلام وقضاياه على نحو طائش أحمق لا يمكن أن يُعترف به ، ولا يمكن أن يتحدث عنه بهذا الأسلوب إلا خصوم لدين الله .

والواقع أن هذا الكلام يجب أن توضع أمامه علامات استفهام كثيرة ليُعرف لحساب من يقال ؟ من وراء هذه الأراجيف ؟ .

بقی شیء وحید یمکن أن نشرحه لأنه بحاجة ــ فعلًا ـــ إلى شرح ، وربما كان ظاهر الحدیث المروی سبباً فی أن يحدث تساؤل ينبغی أن نجيب عنه .

روى البخارى ومسلم عن النبى عَلَيْكُ قُولُه : « أُمُوتُ أَن أَقَاتُلُ النّاسُ حتى يقولُوا لا إله إلا الله عصم منى نفسه وماله إلا بحقه وحسابه على الله(١) .

ظاهر هذا الحديث يخدع ، يخدع من ؟ يخدع من لا ثقافة إسلامية له ، لأنه سيفهم من هذا الحديث أن صاحب الرسالة عليه مأمور بشن غارة على العالم كله حتى يقول الناس: لا إله إلا الله ، وتنتهى الغارة عندما يقولون : لا إله إلا الله إلا الله !! .

هل هذا هو معنى الحديث ؟ هذا كذب لا أصل له ، والسبب في

<sup>(</sup>١) رواه البخارى في الجهاد باب دعاء النبي عَلِيْقَةً إلى الإسلام والنبوة ١/٤ ومسلم في الإيمان باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله ٣٩/١ .

هذه الخُدعة التى فُهمت من ظاهر الحديث كلمة « الناس » فى قوله : « أمرت أن أقاتل الناس » ـ فقد فهمها كثيرون على أن المقصود بالناس البشر عموماً ، وهذا غير صحيح .

أول ما نذكره في تكذيب هذا الفهم أن العلماء أجمعوا على أن كلمة « الناس » في الحديث لا تشمل أهل الكتاب ، لماذا ؟ قالوا : لأن سورة التوبة تحدثت عن المعتدين من أهل الكتاب الذين لا يعرفون حلالا ولا حراماً في معاملتهم للمسلمين ، تحدثت عن قتالهم وجعلت الغاية منه محددة : ﴿ قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ﴾ [التوبة: ٢٩].

فكانت الغاية من قتالهم ـــ لا أن يقولوا لا إله إلا الله وإنما : ﴿ حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ﴾ .

فلا صلة للحديث المروى لا باليهود ولا بالنصاري .

هل يتناول المشركين كلهم ؟ .

لا: « فإن عمر بن الخطاب ذكر المجوس ، فقال : ما أدرى كيف أصنع فى أمرهم ــ فقال عبد الرحمن بن عوف : أشهد لسمعت رسول الله على الله على يقول : « سُنُوا بهم سُنة أهل الكتاب »(١) .

إذاً هؤلاء أيضاً ليسوا في الحديث .

ما المقصود من الجديث إذاً ؟ .

كلمة « الناس » هنا ، قال العلماء : إنها عام مخصوص ، وقد وردت كلمة « الناس » في القرآن عموماً يراد به خصوص في مواضع كثيرة ، منها قوله تعالى : ﴿ الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً ﴾ [آل عمران : ١٧٣] .

و الذين قال هم الناس الناس هنا: بعض المنافقين و إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم الناس هنا: بعض المشركين، إذا فالناس فى الآية ليس المقصود بها عموم البشر، آية أخرى هى قوله تعالى: و إذا الآية ليس المقصود بها عموم البشر، آية أخرى هى قوله تعالى: و إذا

(١) رواه مالك في الموطأ كتاب الزكاة ـــ باب جزية أهل الكتاب والمجوس ٢٧٨/١ قال الشوكاني في نيل الأوطار : وهذا منقطع ورجاله ثقات . ورواه الدارقطني وابن المنذر في الغرائب من طريق أبي على الحنفي عن مالك فزاد فيه عن جده أي جد جعفير بن محمدوه و أيضاً منقطع لأن جده =

جاء نصر الله والفتح . ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ﴾ [النصر : ١ ، ٢] ما الناس الذين دخلوا ؟ أهل القارات ؟ لا . عرب الجزيرة .

كلمة « الناس » في الحديث تفسير لكلمة « الناس » في قوله تعالى : ﴿ وَأَذَانَ مِنَ اللهِ وَرَسُولُهُ إِلَى الناس يوم الحج الأكبر أن الله برىء من المشركين ورسوله ﴾ [ التوبة : ٣ ] .

الناس هنا : هم الذين حانوا الأمانات ، ولعبوا بالمعاهدات ، وعبثوا بالمواثيق التى أحذت عليهم ، أما الذين بيننا وبينهم ميثاق فقد استثنوا من هذا القتال كله :

﴿ إِلاَ الذينَ عَاهِدَتُم مِنَ المُشْرِكِينَ ثُمْ لَمْ يَنْقَصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يَظَاهُرُوا عَلَيْكُمْ أُحداً فَأَتَمُوا إِلَيْهُمْ عَهِدُهُمْ إِلَى مَدْتُهُمْ إِنَّ اللهِ يَحِبُ المُتَقَيْنَ ﴾ عليكم أحداً فأتموا إليهم عهدهم إلى مدتهم إن الله يحب المتقين ﴾ [ التوبة : ٤ ] .

المهم أن الحديث ليس على ظاهره ، والحديث صحيح السند، ولكن يحتاج المعنى إلى فقه الفقهاء .

يجيء واحد صعلوك فيقول: الحديث كذب لأنه عدوان على الناس!! .

كيف كذبت الحديث ؟ الحديث صحيح لكن له معنى ، لكنها قلة الفقه وسوء الأدب .

نسأل الله العافية .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

على بن الحسين لم يلحق عبد الرحمن بن عوف ولا عمر ، فإن كان الضمير فى جده يعود إلى محمد
 ابن على فيكون متصلًا لأن جده الحسين بن على سمع من عمر بن الخطاب ومن عبد الرحمن بن
 عوف ، وله شاهد من حديث مسلم بن العلاء الحضرمى أخرجه الطبرانى فى آخر حديث بلفظ
 « سنوا بالمجوس سنة أهل الكتاب » ( نيل الأوطار : ٥٧/٨ ) .

# الخطبة النانية

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

أيها الإخوة : في الحقيقة أننا نحتاج في هذا العصر إلى شيء من التأمل والتؤدة ونحن نواجه المكايد والمؤامرات التي تُوجه للإسلام وأهله .

ذلك أن هناك جهلة متدينين لكن فيهم بلاهة ، وهناك أعداء وفيهم خُبث ودهاء ..

والإسلام بين نارين من هؤلاء وأولئك ..

ورد حديث يقول: « إنا أمة أمية لا تكتب ولا نحسب ، الشهر هكذا وهكذا » يعنى مرة تسعة وعشرين ومرة ثلاثين(١).

ما معنى الحديث ؟ العرب فى جاهليتهم كانوا أمة أمية ، ما يعرفون الحساب الفلكى ، ولا تشيع الكتابة بينهم ، كانوا كالإبل الهائمة فى الصحراء ، حتى جاء الإسلام فنقلهم بثقافته:

﴿ هــو الذي جعلَ الشّمس ضياء والقمر نوراً وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب ما خلق الله ذلك إلا بالحق نفصل الآيات لقوم يعلمون ﴾ [ يونس : ٥ ] .

فانتقل العرب ــ بداهة ــ إلى أمة مثقفة ، لهامعارف خصبة ، ولها حضارة رائعة .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الصوم باب قول النبى عليه لا نكتب ولا نحسب ۳٥/۳ ومسلم فى
 الصيام باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال ، والفطر لرؤية الهلال ١٢٤/٣ .

فالذى يفهم من حديث: « إنا أمة أمية » أن الأمية شرف ، وأننا نسحب الطلبة من الكليات ، ونفر بهم إلى الجبال فهذه غباوة ما يمكن أن يقول بها عاقل ، ولا يصنعها إلا البُله .

يجىء آخر فيقول: الحسديث كذب ، لا . الحسديث صحيح ، لكن فهمكم أنتم له هو الكذب ، فيفهم الحديث كذباً ثم يكذب الحديث ، وتفتح ثغرة في جدار الثقافة الإسلامية ، لأنه عندما يجيء العيال والصعاليك ويكذبون البخارى ومسلماً وكتب السنة فماذا يبقى في الإسلام ؟ .

القرآن ؟ سَيُؤُوَّل على هذا النحو الذي شرحته لكم ، ويضيع الدين كله .

إن الله عز وجل لم يخلق الناس متساوين لا في كفايتهم ولا في مواهبهم ، ولم يقل جل شأنه للناس إذا جهلوا : أسألوا الجهلة أمثالكم ، ولكنه قال : ﴿ فَسَعُلُوا أَهُلُ الذَّكُرُ إِنْ كُنتُم لا تعلمون ﴾ [الأنباء : ٧] وأمتنا محتاجة إلى جماعات كثيرة ، كثيرة جداً من أهل الذكر يشرحون للناس دينهم ، ويعرفونهم معاشهم ومعادهم .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَي قَلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبِنَا إنك رؤوف رحيم ﴾ [الحشر: ١٠].

عبـــاد الله

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمُرُ بَالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَى الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَّ الْفُحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغَى يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠] . الفحشاء والمنكر والبغى أقسم الصسلة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨١/٨ .

## عهد المظالم والهزائم خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص ١٩٧٣/٦/٨

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلَّ وسلم وبارك على سيدنا محمد، وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعـــد:

فإن الناس يستقبلون في الأيام الأولى من هذا الشهر بالتقويم الميلادي \_ ذكرى كثيبة ، تَسْوَدُّ لها وجوه ، وتُنكَّسُ بها رؤوس ، ويشيع معها جو من الأسى والعجَب !! وذلك أن العرب لحقت بهم هزائم شنعاء في هذه الأيام الأولى من هذا الشهر .

وهى هزائم يريد العدو أن يبنى عليها أشياء خطيرة ، يريد العدو بها أن يصف نفسه بأنه عدو ذو بأس شديد ، وعزم حديد ، وقدرة خارقة ..

ويصف بعد ذلك العرب والمسلمين بأنهم شعوب فى طريق التلاشى ، وأنهم أمم قد أخذت تفقد خصائص الحياة ، وأن ما نزل بها من هزائم إنما كان تسجيلا لما تستحق من إدبار أمرها ، وسقوط ألويتها .

والأمر على هذا النحو لا يمكن أن نسكت عليه ، ولا أن نستطيع أمام ربنا أن ندع الأكاذيب تربو وتنمو مع صمت من يعرفون الحقائق .

أريد أن أقول ــ معتصما بالله ــ :

إن الهزائم التى وقعت لم تكن هزائم للأمة الإسلامية ، ولم تكن هزائم للجيوش العربية ، لكنها كانت هزائم لطراز معين من الحكم ، ولون معين من الرجال ، ونوع معين من الخطط!!

أما بالنسبة لنا نحن المصريين فإنى خبير بالشعب المصرى والجيش المصرى ، وينبغى أن أقول : إن أعداءنا يريدون أن نفقد ثقتنا بأنفسنا ، وأن تشيع الأكاذيب التي روَّجوا لها ، وبنوا عليها ، وما ينبغى نحن أن نستسلم لهذه الخطة .

إن ما وقع من هزائم لا يمكن إنكاره ، ولكنه لم يكن هزيمة للجيش ولا للشعب ، إنما كان هزيمة لعصابة من الناس وقعت أزِمَّة الحكم في إيديها فآذت الله ورسوله ، وأهانت المؤمنين ، وتركت وراءها هذا الدمار المادى والأدبى ينال من كرامتنا ، ومن حقيقتنا !!

الجيش المصرى سبقت له مواقف فى التاريخ ما تُنكر ، فهو الذى هزم الصليبيين فى « حِطين » وغير حطين ، وهو الذى هزم التتار فى « عين جالوت ..

واستطاع فلَّاح تُركى اسمه « محمد على » بهذا الجيش من المصريين أن يمد حدود « مصر » حتى « الجزائر » غربا ، وحتى « منابع النيل » جنوبا ، وحتى « الخليج العربى » شرقا ، وحتى « القسطنطينية » وداخل « جزر اليونان » و « شبه جزيرة الموره » شمالًا .

الجيش جيش محترم يوم يُرزق قيادة محترمة ، لكن يوم تقع أَزِمَّته في إيد غبية فإنه سينهار يقينا .

الشعب المصرى ليس تافها ، ولست أقول هذا لأنى مصرى ..

إن هذا الشعب له خصائص أصيلة ، هذا الشعب فى آخر قضاياه \_ ولا أذهب إلى الماضى البعيد \_ يوم استطاع الإنكليز أن يدخلوا « رشيد » فى أول حملة من حملات الاحتلال ، وفَرَّتْ الجيوش « الألبانية » من أمامهم ، قرر الشعب المصرى أن يقاوم ..

الشعب أعزل ، ومع ذلك فإن اثنين من المؤرخين كتبا وثيقة \_ موضوعة الآن في وثائق وزارة الخارجية الانكليزية ، ومترجمة في بعض كتبنا العربية والإسلامية \_ تقول : إن أهل « رشيد » قاوموا بجبروت ، وتقول : إن الحملة التي نزلت سرعان ما بدأ الأهالي في الحارات ، وفي الشوارع ، ومن أسطح البيوت ، ومن نوافذ البيوت ، أخذوا يُحولون المدينة إلى بركان ثائر ...

كانوا يُغْلُون الزيت ويسكبونه على الجنود ، وكانوا يضربون بالرصاص والبُلَط والعِصى ...

ووجد القائد الانكليزى نفسه أمام محنة ، إذ فقد نصف الحملة ـــ تقريباً ــ فى شوارع « رشيد » وحاراتها مع الشعب بعد أن فرَّ الجيش الألباني ...

وكانت إشارة الهجوم على المحتلين من مسجد «المحلى» بـ «رشيد»!!

هذا ما وقع فى « رشيد » مع الانكليز ، وما وقع مع الفرنسيين أن ربع السكان فى « مصر » ــ تقريباً » قُتلوا أو جرحوا وهم يقاومون الجيش الفرنسى بعد أن هُزم المماليك !!

وتاريخ المقاومة لا يُدَرَّس ولا يُكتب ، كأن هناك مؤامرة لإشعار هذه الأمة بأنها لا تحسن المقاومة ...

إن الجيش المصرى أصيل، وتاريخه مشرف، والشعب المصرى أصيل، وتاريخه مشرف، ومفتاح شخصيته الإسلام...

يوم ينادَى بهذه الصيحة ، ويوم تُدار فى أقفاله هذه المفاتيح المؤمنة فإنه يتحرك فلا يقف أمامه شيء فى الأولين والآخرين !!

إن الهزيمة التي وقعت كانت هزيمة عصابة من الناس تستمتع بقدر كبير من الغباء والجهالة وكبرياء الصلال ... هؤلاء كانوا فى واد والشعب فى واد آخر ، لأن القانون سُجن ، ولأن كل إنسان كان مُرَوَّعا ، لم يكن هناك وجود لقانون عقوبات أو قانون أخلاق ...

كان من الممكن لأى حاكم من هؤلاء إذا أعجبته عِمارة من العمائر أن يعلن حراسة عليها ثم يَسكنها أو يُسكنها أتباعه !!

كان التدين شبهة ، وصلاة الفجر فى بعض المساجد مشكلة ، والبعد عن الخمر والدنيئة يُعَرِّض صاحبه للهوان والضياع وخراب المستقبل بعد الحاضر!!

فلما وقعت المعركة كان الناس يتفرجون !! وكيف وُضعت الخطة ؟ .

يقول لى طبيب : صدر فى أربع وعشرين ساعة نحو عشرين أمراً متضاربة متناقضة ؟ .

فما استطاع الجيش أن يصنع شيئاً أكثر من أن يحمل سلاحاً ربما لم يُجَرَّب، أو ربما لم تُفتح أغلفته ليعطيه اليهود!! .

كانت خطة لا نظير لها فى الغباء ، الجيش معذور ، والشعب معذور ، والأمر محتاج إلى أن يدرك الناس الحقائق .

كان الجيش يستطيع أن يفعل الكثير ولكنه عجز ، وكانت الأمة تستطيع أن تفعل الكثير ولكنها عجزت .

فى الحرب الأولى مع اليهود فى سنة ١٩٥٦ م كنت يقظان مدركاً لما هنالك ، كانت فى شعبنا بقايا من الإيمان والوطنية ، وعندما وُزِّع السلاح على الشعب ليقاوم كنت موقناً أن هذا السلاح لن يُستغل إلا فى ضرب العدو ، وعندما أكره سكان القناة على أن يهجروها كان الناس بصدورهم وبيوتهم وعواطفهم وتقاليدهم يرحبون بالمهاجرين لأن بقايا الإيمان موجودة ..

كنت موقناً أن شيئاً حدث غير كريم وهو هزيمة جيشنا على الحدود

الشرقية بسرعة غير متوقعة ، وقيل يومئذ : السبب في صدور أوامر الانسحاب أن الانكليز والفرنسيين نزلوا في « بور سعيد » .. والواقع أن هذا التعليل خادع ، وأن المقاومة كان ينبغي أن تطول أكثر لو كانت القيادة أعقل وأحكم وأحزم .

ولكن الخطأ وقع ، وشاء الله أن تنجو البلاد ، وأن ينسحب أولئك الذين جاءوا .. وقلت : بأى قدرة خرجوا ؟ بأى قدرة غُسلت الأرض منهم ؟ .

وكان الجواب : قدرة مَن غير قدرة الله جل شأنه ؟!! .

وقلت يومئذ: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا اذْكُرُوا نَعْمَةُ اللهُ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قوم أَن يبسطوا إليكم أيديهم فكف أيديهم عنكم واتقوا الله وعلى الله فليتوكل المؤمنون ﴾ [المائدة: ١١] .

هو وحده الذى كف الأيدى عنا ، ولكن الذين استمعوا لهذا الكلام ذكَّرونى بقصة الأقرع والأبرص والأعمى التى روتها كتب السنة ، وكتب السنة تروى أحاديث موجَّهة وأخباراً نافعة ..

إن الإنسان في طبيعته أن ينسى ، وفي طبيعته ــ أحياناً ــ أن يَغْدُر ، بالنعمة وأن يجحد صاحبها .

ضربت السنة مثلًا لهذا بثلاثة نفر ابتلوا بالفقر والعلل ، هذا أبرص وفقير ، وهذا أقرع وفقير ، وهذا أعمى وفقير : «إن ثلاثة في بنى إسرائيل أبرص وأقرع وأعمى بَدَا لله أن يبتليهم(١) فبعث إليهم ملكاً فأتى الأبرص فقال : أى شيء أحب إليك ؟ قال : لون حسن ، وجلد حسن ، قد قَدرنى الناس ، قال : فمسحه فذهب عنه فأعطى لوناً حسنا وجلداً حسناً ، فقال : أى المال أحب إليك ؟ قال : الإبل فأعطى ناقة عُشراء ، فقال : يُبَارَكَ لك فيها .

 <sup>(</sup>١) بدا لله : أى سبق فى علم الله فأراد إظهاره ، وليس المراد أنه ظهر له بعد أن كان خافياً ،
 لأن ذلك محال فى حق الله تعالى يبتليهم : أى يختبرهم .

وأتى الأقرع فقال: أى شيء أحب إليك ؟ قال: شعر حسن ويذهب عنى هذا قد قذرنى الناس. قال فمسحه فذهب وأعطى شعراً حسناً ، قال: فأى المال أحب إليك ؟ قال: البقر، قال: فأعطاه بقرة حاملًا، وقال: يُبَارَكَ لك فيها.

وأتى الأعمى فقال : أى شيء أحب إليك ؟ قال : يرد الله إلىّ بصرى فأبصر به الناس ، قال : فمسحه فرد الله إليه بصره ، قال : فأى المال أحب إليك ؟ قال : الغنم ، فأعطاه شاة والداً ، فأنتج هذان وولّد هذا .

فكان لهذا واد من إبل، ولهذا واد من بقر، ولهذا واد من الغنم.

ثم إنه \_ أى الملك \_ أى الأبرص فى صورته وهيئته فقال : رجل مسكين تقطعت بى الحبال فى سفرى فلا بلاغ اليوم إلا بالله ثم بك ، أسألك بالذى أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال بعيراً أتبلَّغ عليه فى سفرى ، فقال له : إن الحقوق كثيرة ، فقال له : كأنى أعرفك ألم تكن أبرص يَقْذَرك الناس فقيراً فأعطاك الله ؟ فقال : لقد ورثت لكابر عن كابر (١) فقال : إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت .

وأتى الأقرع فى صورته وهيئته فقال له مثل ما قال لهذا فرد عليه مثل ما رد عليه مثل ما كنت . ما رد عليه هذا ، فقال إن كنت كاذباً فصيَّرك الله إلى ما كنت .

وأتى الأعمى فى صورته فقال: رجل مسكين وابن سبيل وتقطعت بى الحبال فى سفرى فلا بلاغ اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذى رد عليك بصرك شاة أتبلغ بها فى سفرى ، فقال: قد كنت أعمى فرد الله بصرى وفقيراً فقد أغنانى فخذ ما شئت فوالله لا أجهدك اليوم بشىء أخذته لله . فقال: أمسك مالك فإنما ابتليتم فقد رضى الله عنك وسخط على صاحِبَيْكَ »(٢) .

<sup>(</sup>١) أي ورثته عن آبائي وأجدادي .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى فى الأنبياء \_\_ باب حديث أبرص وأعمى وأقرع فى بنى إسرائيل ۲۰۸/٤
 ومسلم فى الزهد \_\_ كتاب الزهد والرقائق ۲۱۳/۸

النفس البشرية \_ أحياناً \_ تنسى ماضيها ، تنسى فقرها ، تنسى ذلها ، ثم تزعم أن ما هى فيه من خير وعز ونصر وغنى هو جهدها ، كما قال قارون \_ لما قيل له : ﴿ أحسن كما أحسن الله إليك ولا تبغ الفساد فى الأرض إن الله لا يحب المفسدين . قال إنما أوتيته على علم عندى ﴾ والقصص : ٧٧ ، ٧٧ ] عبقريتى هى التى جاءت بالمال .

وهذا ما حدث ، فإن الحكم السابق في بلدنا قال ــ ببساطة ــ انتصرنا !! .

وأحسن صناعة أجدناها كانت الكذب !! .

فانتشر الكذب ، انتشر أننا بقدرتنا وحولنا و نُحططنا وذكائنا وعبقريتنا انتصرنا !! .

والله وحده يعلم أنه هو وحده صاحب اليد الطُولى علينا ، وهو وحده الذي أخرج العدو من بلدنا !! .

كانت بقايا الإيمان ــ فعلًا ــ ترشح الأمة لأن تنجو من كبوتها ..

لكن الذي حدث في سنة ١٩٦٧ م كان شيئاً لابد منه ، كان لابد أن يفتضح الغرور ، وأن ينكشف الجهل ، وأن تتضح أمام أنفس الناس الهالات التي زُوِّرت ، والقامات التي تطاولت !! وما يغيظني في الدنيا شيء كهذا اللون من الادعاء ، وكثيراً ما أر دد قول المتنبي(١) :

أفى كل يوم تحت ضبني شويعر ضعيف يقاويني قصير يطاول إلى أن يقول:

وما التيه طبى فِيهِمُ غير أننى بغيض إلىَّ الجاهل المتعاقل وعندما تقع أزِمَّةُ البلاد في أيدى الجاهل المتعاقل فلا تنتظر إلا الضياع .

 <sup>(</sup>۱) دیوانه: ۱۹۱/۲ والضّبنُ: ما بین الإبط والکشح ــ وهو ما بین السُّرة ووسط الظَّهْر.
 ومعنی البیت: أفی کل یوم أری بین صغار الشعراء من یقاوینی ویطاولنی و هو بحیث لو أردت أن أحمله تحت ضبنی لقدرت علی ذلك لصغره وقماءته. وطبی: أی شأنی.

شعبنا شعب طيب ، وفيه مواهب أصيلة ، هاجر منه من هاجر فهو الآن يشتغل في غزو الفضاء ، وفي تفجير الذرة ، فهو شعب معدنه ذكى ، ويحتاج إلى حاكم عليه ، حاكم والد،حاكم طيب يحتاج إلى هذا .

وأنا في مكانى من العمل في الدعوة الإسلامية \_ وأنا رجل خبير بديني ودنياى \_ كتبت مذكرة وقلت فيها \_ لمن بيدهم الأمر عندنا : إننى بعد أن أذهب الله الانكليز والفرنسيين واليهود أريد أن نعيد النظر في شبه جزيرة سيناء ، وعندى اقتراح سببه أنى مسلم قرأت في كتاب الله : ﴿ وشجرة تخرج من طور سيناء تنبت بالدهن وصبغ للآكلين ﴾ وشجرة تخرج من طور سيناء تنبت بالدهن وصبغ للآكلين ﴾ والمؤمون : ٢٠] فقلت : معنى هذا أن شجر الزيتون الذي ينمو في « لبنان » وفي « فلسطين » غابات كان ممتداً إلى « سيناء » ولابد أن عوائق حالت دون انتشاره ، أو أن ظروفاً زمانية أو مكانية منعت أن ينمو شجر الزيتون في هذه البقاع ، لكنى موقن وأكلت بفمى فاكهة نبتت في سيناء أحلى وأشهى مما ينبت في « وادى النيل » وقد عشت في سيناء أمداً غير قليل من الزمن وأنا بها خبير . .

قلت: أريد أن نبنى مستعمرات فى سيناء ، أساسها ثلاثة نفر ، عالم دينى ، مهندس زراعى ، ضابط عسكرى ، الثلاثة تُختار لهم بقاع معينة ، وفى كل بقعة نوطن البدو ، للبدو حقوق فى رقابنا ، إنهم جهلة ، يشتغلون برعى الغنم ، وإذا كان هذا الاحتراف لا يعطى الكثير اشتغلوا بتهريب المخدرات ، أو اشتغلوا بمعاونة الأعداء ، فَلِم لا نمنع هذا البلاء ونبدأ فى توطينهم ، ويكون التوطين على الأساس الدينى العسكرى الاقتصادى ؟ .

وقلت : نبدأ بمحطات السكة الحديد بين « القنطرة » و « العريش » و « رمانة » إلى « رفح » إلى « غزة » وتنتشر بعد ذلك المستعمرات .

ووقع بعد ذلك التقرير الذى قدمته فى يد مسئول بدأ يقرأ ، وبدأ ينظر إلىَّ فى شيء من العجب أو من الازدراء ، وقال : ليست هناك مياه يا أستاذ فى هذا المكان . قلت له : أنا أعرف أن اليهود مدوا الماء من شمال « غزة » إلى « رفح » وزرعوا الأرض « بطاطس » !! .

ونحن مددنا المياه إلى « مرسى مطروح » للمصيفين ، فإذا مددناها

للهو نستطيع أن نمدها للجد ، لكن هيهات ، من تُحدث ؟! .

من البلاء أن يكون الرأى لمن يملكه لا لمن يبصره !! .

وكأن الرجل يقول : ما لرجل مُعمم يتحدث في هذه الأمور ؟ .

وشعرت بهذا وقلت وأنا أنتفض من العزة والكبرياء ، قلت : إننى معمم فعلًا ولكنى أضع خطة تمنع حاخامات اليهود من أن يهزموكم هزيمة ترفعون فيها أيديكم وأرجلكم وتضحكون العالم عليكم !! .

إن حاخامات اليهود يفعلون الكثير من أجل دينهم ، وأنا رجل مسلم أريد أن نخدم ديننا .

لكن هيهات ، ذهب الاقتراح إلى القمامة !! ونفَّذ الاقتراح بنو إسرائيل ، نفذوه هناك بعد أن احتلوا أرضنا ، الحاخام اليهودى مع الضابط الإسرائيلي مع المهندس الزراعي .

إن ناساً تريد أن تصف ما حدث فتقول : نكسة . كلمة « نكسة » معناها أن رجلًا كان يصعد فانزلق فسقط ، فيقال : شيء باغته عن طريقه فما تم له ما أراد .

والحقيقة أن بلادنا كانت تنحدر ، الحقيقة أن الحكم السابق كان بهذه الطريقة التى يعيش بها يرشح الأمة لهزيمة نكراء ؟! .

ونحن لا نبكى على الماضى ، فإن البكاء على الماضى شأن الانهزاميين ، ولكنى أقول : فى المعركة القادمة \_ ولابد من وقوع معارك أردنا أم لم نرد \_ يجب أن لا تكون بين الشعب والحاكم فجوة ، الحاكم الأمين الصدوق النزيه هو الذى يعرف أنه خادم للأمة لا سيد لها ، الحاكم الأمين الصدوق النزيه هو الذى يرعى الدماء والأموال والأعراض ويقدسها ، ليس الصدوق النزيه هو الذى يرعى الدماء والأموال والأعراض ويقدسها ، ليس ذئباً ينطلق فى أحشائها كي يُشبع نهمته من الحرام ، إنه يومئذ لن يكون حاكماً لها إنما يكون عدواً لها وعميلًا لأعدائها !!

وقال بعض الناس: إن نكسة « يونيو » كنكسة « أحد » !! ولم أر أغرب ولا أعجب من هذا التعليق ، إن هذا الكلام خطورته بعيدة المدى ، وهو اجتراء على حقائق التاريخ ، فإن معركة « أحد » أرَّخ بعض كُتاب السيرة لها ورفضوا رفضاً باتاً اعتبار ما حدث نصراً لقريش وغلبة للوثنية .

قالوا: ربما لم يبلغ المسلمون مرادهم ، ولكن ما حدث لا يمكن أن يوصف بأنه هزيمة .

ونحن نريد أن نبرز خمس نقط :

النقطة الأولى: أن المسلمين في « أحد » أحرزوا النصر ، وانكشف العدو ، وولى الأدبار في المرحلة الأولى من المعركة ، وهذه الهزيمة التي لحقت بالعدو هي التي أغرت طلاب الدنيا أن يتركوا مواقعهم ليحصلوا على الغنائم فكان ما كان .

لكن فى « يونيو ١٩٦٧ م » ما حصلنا على شيء ما من النصر إلا ما كانت الإذاعات تكذب به وتقول : أسقطنا عشرات الطائرات ومئات الطائرات وهو كلام من نسج المخدرات !! .

النقطة الثانية : أن المشركين فى معركة « أحد » ما استولوا على شبر من المدينة ، ولا فكروا فى دخولها ، أما فى « يونيو » فإن مساحة إسرائيل تضاعفت كثيراً من أرضنا وبلادنا وخيراتنا .

النقطة الثالثة: أنه بعد ما حدث في « أحد » لم تمر عشية أو ضحاها حتى أصدر النبى الكريم على الله المرابع على أمره بمطاردة قريش واللحاق بحيشه ما صبروا على ما نزل بهم أربعاً وعشرين ساعة!!

النقطة الرابعة : أنه بعد ما يوصف بأنه هزيمة ما فَقَدَ المسلمون تدينهم ولا تقواهم ، بل جمع النبى عَلَيْتُهُ الناس وراءه وقال : « استووا حتى أثنى على ربى عز وجل »(١) وأخذ يثنى على الله ويؤمن به ويدعوه ويستغفره .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ٢٤/٣ والحاكم ٢٥/١ ، ٢٣/٣ ــ ٢٤ وقال الحاكم : صحيح على شرط الشيخين . وقال الألبانى : إنما هو صحيح فقط فإن فيه عبيد بن رفاعة ولم يخرج له الشيخان ، ومن أخطاء الذهبى أنه فى أحد الموضعين وافق الحاكم على تصحيحه وفى الموضع الآخر قال : « والحديث مع نظافة إسناده منكر » كذا قال : ولم أعرف لقوله وجها والله أعلم ( هامش فقه السيرة للشيخ الغزالى : ٢٨٣) وقال فى مجمع الزوائد : رواه أحمد والبزار واقتصر على =

شيء آخر: تنظيم الناس في مواقعهم في الحياة أو في الممات أمانة ،
كان زعيم الأمة ونبينها عَلِيْكُ يرعاه حتى في القبر ، كان يجمع بين الرجلين من
قتلي «أحد » في ثوب واحد ، ثم يقول : «أيهم أكثر أخذا للقرآن ؟ فإذا
أشير له إلى أحد قدمه في اللحد وقال : أنا شهيد على هؤلاء يوم القيامة .
وأمر بدفنهم بدمائهم ولم يُصَلِّ عليهم ولم يُغسلوا »(١) .

حتى فى الموت يقدم الأعظم تقوى وديناً ، إفإذا كان هذا فى الموت فكيف الشأن فى الحياة نفسها ؟ .

كانت الأمة يقدم فيها أصحاب الكفايات ، ويؤخر فيها من لا كفاية له .

النقطة الخامسة : أن سبب الهزيمة في « أحد » مخالفة الجيش للخطة ، أما في « يونيو » فإن سبب الهزيمة أن الجيش لم توضع له خطة ، كانت الخطة الموضوعة هي التي هزمته ، كأنما وضعها عدو لهذه الأمة !! .

الفروق كثيرة جداً ، قلت : لا أبكى على ماض ، إن شهر يونيو يجىء وتجىء معه الآلام ، ويريد اليهود أن يفتحوا أفواههم فى كل مكان ليقولوا : نحن أولو بأس شديد !! .

كذبتم والله ، والله لو أن أعدادكم من الناس كانوا كلاباً أو ذئاباً لانتصروا على العرب !! لأن العرب كانوا مخذولين بقادتهم ، كانوا مهزومين بمن يحكمهم ، لو اصطدم هؤلاء العرب بجيش من الكلاب لانهزموا !! لأنه ما كانت لديهم لا قوة ولا خطة ولا تراحم ولا تعاون !! .

إن اليهود امتدوا فى فراغ ، ويوم ترجع هذه الأمة إلى دينها وإلى القليل من السلاح الذى بأيديها فإن اليهود سوف تسود وجوههم ، وسوف يضحك أهل الأرض من دعاواهم !! .

عبيد بن رفاعة عن أبيه وهو الصحيح ، وقال : اللهم قاتل كفرة أهل الكتاب ، ورجال أحمد
 رجال الصحيح ١٢٢/٦ .

<sup>(</sup>١) رواه البخارى في المغازى ــ باب من قتل من المسلمين يوم أحد ١٣١/٥ .

إننى أريد بهذا الكلام كله شيئاً واحداً: أن أكشف الحقائق ، أن أرد الاعتبار لألوف من الشباب انتظموا فى الجيش وهم ليسوا جبناء ، وما فكروا أن يبيعوا دينهم ، ولكنهم ضاعوا بالخطط الرديئة ، شعوب مؤمنة طيبة ، ولكنها ذَلَّت فى مدنها وقراها ، كانت تتفرج هذه هى المأساة التى وقعت فى « يونيو » ربما مات من مات ، ربما سجن من سجن ، ربما ذهبت مراكز القوة المسئولة عن هذا إلى حيث ذهبت ، لكن تبقى العبرة التى أريد أن يستفيد منها كل حاكم .

لا يجوز أن تكون بين الدولة والأمة فجوة ، لا يجوز أن يشعر رجل الشارع بأن حاكماً ما ديَّان له ، مسيطر عليه ، رب له في الأرض ، لا . لا .

يوم أراد أحد الملوك فى « فرنسا » أن يجعل من نفسه إلهاً على الناس ، جاء الفرنسيون به وقتلوه !! .

إن هذا الحكم الذى أجراه الثوار الفرنسيون كان حصانة لهم فيما بعد من حكام يريدون أن يصنعوا هذا الصنيع بشعوبهم .

والأمة الإسلامية محتاجة إلى هذا كله ، لقد ضاع المسلمون في « باكستان » بسبب هذا الذي قلته لكم .

جماعة من الجنرالات كانوا يسكرون ويهرفون بما لا يعرفون دوَّخوا مستقبل الإسلام في الهند!! .

هذا ما حدث في « يونيو » أرجو أن نأخذ منه عبرة : ﴿ إِن في ذلك للهُ كَالَ لَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّهُ عَل

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم ..

# الخطبة الثانية

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشوري: ٢٥، ٢٥] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعــد:

فلغاية في نفسي أحب أن أحكى شيئاً حدث ..

من عدة شهور جاءنى فى مكتبى رجل وأعطانى مبلغاً من المال أحصيته فإذا هو ستمائة جنيه ، قال لى : وزِّعها على المساجد التى ترى أنها بحاجة إلى المعونة . قلت له : لا بأس ، ما إسمك ؟ فإذا هو يولى ويتركنى فما أعرف اسمه !! .

الجمعة الماضية وُضع فى يدى « ظرف » ما أعرف مَنْ صاحبه ، وعندما احتوتنى السيارة التى أعود فيها وجدت المبلغ ثلاثمائة جنيه ، ومعه خطاب فيه : ضع هذا المبلغ فى مساجد معينة بأوصاف معينة .

أناً أقصد بهذا ثلاثة أمور : الأمر الأول : أنه لاشك أن أمتنا ـــ كما قلت ـــ أمة تقية طيبة ، معدنها سليم ، والخير فيها كثير .

الأمر الثاني: لا أريد أن يتكرر هذا معى ففيه شيء من التعب أو الحرج لى .

الأمر الثالث: أن هذه النيات الطيبة فردية ، بمعنى أنها لا تزال في أماكنها كمناجم الذهب لا تُكتشف إلا بالبحث .

الهجوم على الإسلام هجوم جماعى منظم ولابد أن يكون الدفاع دفاعاً جماعياً ومنظماً .

وألفت النظر إلى أن أمتنا لها مفتاح واحد هو: الإيمان ، هو الإسلام ، وأنها بهذا المفتاح تعطى المال ، تعطى الدم ، لأنها تريد وجه الله تعطى كل شيء وتصنع كل شيء .

أما من يحاول إذلالها فماذا سيجنى ؟ سيذل نفسه ويقهرها ويقهر الأمة معه ويذلها !! .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فَي قُلُوبِنَا غَلَا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠].

عباد الله

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨١/٨ .

## ۱- تأملاك في سومة آل عبران مفتاح هك فرواليّرِسُورة

### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه ۱۹۷٤/۲/۸ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

منهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### 🌯 أما بعــد:

فسنعود اليوم بمشيئة الله تعالى إلى التفسير الموضوعي للقرآن الكريم .

كنا قد ألقينا نظرات عَجلى على سورة البقرة ، ثم اعترضتنا مناسبة الهجرة فقضينا معها ثلاثة أسابيع ، والآن نعود إلى سورة آل عمران \_ بعد سورة البقرة \_ لنلقى عليها نظرات عجلى نستبين فيها الهدايات التي أودعها الله في تضاعيف الوحى المبارك ، وننتفع بهذا الخير الذي خصنا الله به نحن المسلمين ، ولعلنا نقدره ونرتفع إلى مستواه ونكون أهلًا لفقهه وتبليغه .

قلنا فى نظرة سريعة إلى هذه السورة : إنها يمكن أن تنقسم قسمين : قسم يتضمن مناقشات لأهل الكتاب ، وهذا القسم ينتظم تقريباً نصف السورة الأول .

أما القسم الثاني الذي يشيع في نصفها الأخير : فهو التعليق على هزيمة

« أحد » واستخلاص العبر مما أصاب المسلمين فيها من مآس ونكبات . ونحن نستعين الله عز وجل لننظر فى هذه السورة على نحو آخر يقترب من عرضنا الأول لها ، ولكنه قد يضيف جديداً إلى هذا العرض .

بدأت السورة ـــ بعد حروف الهجاء المقطعة ـــ بقول الله جل شأنه : ﴿ الله لا إله إلا هو الحي القيوم ﴾ [ آل عمران : ٢ ] .

وصف رب العالمين نفسه بثلاث صفات : أنه لا إله إلا هو : أى لا شريك له ، فما عداه عبد خاضع لجلاله ، محتاج إليه .

الصفة الثانية : الحي : حياته من ذاته ، يفيض الحياة على غيره وغيرُه لا حياة له من ذاته ، وإنما يكسب حياته من الله جل جلاله .

الصفة الثالثة: القيوم: ومعنى القيوم: أن العالم علوه وسفله، عرشه وفرشه، ما نراه ومالا نراه، إنما يقوم لأن الله يُمده بتيار الوجود، فإذا انقطع هذا التيار \_ لأن الله قطعه \_ فإن وجود العالم يتلاشى تلقائياً ويستخفى ويتحول إلى صفر وعدم مطلق!!.

الأوصاف الثلاثة للذات الأقدس ترد على أهل الكتاب من يهود ونصارى وأيضاً ترد على المشركين أنفسهم . ولكى نُلقى نظرتنا ونحن نعرف ما يشيع فى السورة من أولها لآخرها ، ولكى نستكشف المحور الذى تدور عليه السورة نوجه النظر إلى كلمة تكررت سبع أو ثمانى أو تسع مرات(۱) فى هذه السورة هى مفتاحها ، هذه الكلمة هى : « آيات الله » .

تكررت ــ فيما أذكر ــ على النحو الآتى :

﴿ إِنَ الذينَ كَفَرُوا بِآيَاتَ الله لهم عَذَابِ شَدَيدُ وَالله عَزيزَ ذُو انتقام ] [ آل عمران : ٤ ] .

﴿ إِنَ الذَينَ يَكُفُرُونَ بَآيَاتُ اللَّهُ وَيَقْتَلُونَ النَّبِينَ بَغَيْرَ حَقَّ وَيَقْتَلُونَ الذين يأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعذاب أليم ﴾[ آل عمران:٢١].

<sup>(</sup>۱) تکورت عشر مرات فی الآیات : ٤ ، ۱۹ ، ۲۱ ، ۷۰ ، ۹۸ ، ۱۰۱ ، ۱۰۸ ، ۱۰۱ ، ۱۱۳ ، ۱۹۹ ، ۱۱۳ .

﴿ يَا أَهِلَ الْكَتَابِ لَمْ تَكَفَرُونَ بَآيَاتِ اللهِ وَأَنْتُمْ تَشْهِدُونَ ﴾ . [ آل عمران : ٧٠ ] .

﴿ قُلَ يَا أَهُلُ الْكَتَابِ لَمْ تَكَفَرُونَ بَآيَاتُ اللهِ وَاللهِ شَهِيدُ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴾ [ آل عمران: ٩٨ ] .

﴿ تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وما الله يريد ظلماً للعالمين ﴾ [ آل عمران : ١٠٨ ] .

﴿ ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون ﴾ [ آل عمران : ١١٣ ] .

﴿ وإن من أهل الكتاب لمن يؤمن بالله وما أنزل إليكم وما أنزل إليهم خاشعين لله لا يشترون بآيات الله ثمناً قليلًا أولئك لهم أجرهم عند ربهم إن الله سريع الحساب ﴾ [آل عمران: ١٩٩].

فكلمة « آيات الله » تكررت في هذه السورة فيما قرأت من آيات وفيما لم أقرأ ــ لأنى لم أستوعب إلا على عجل ــ على هذا النحو(١) .

نرید أن نتعرف علی معنی كل آیة من الآیات التی قرأناها، وما المقصود أولًا بـ « آیات الله » ؟ .

إن الظاهر من كلمة « آيات الله » مع استعراضها في سورة آل عمران أنها تعنى القرآن الكريم على أنه الوحى الإلهى المصون المبرأ الذي كتب الله له الخلود ، فما تستطيع بَتَّةً أن تقول الآن : إن الله في القارات الخمس وحياً خالصاً مأموناً يُطمأن إلى صدقه وصفائه وخلوصه ونقائه إلا في هذا المصحف المصون !! .

وكلمة « آيات الله » ترددت في هذه السورة ترد على أنواع من الخلق وأنواع من الشبه ..

ولكى نعرف ــ بالضبط ــ كيف فُتحت السورة بالكُلام عن الله ،

<sup>(</sup>١) قرأ شيخنا حفظه الله سبع آيات فقط ولم يقرأ الآيات رقم ١٩ ، ١٠١ ، ١١٢ .

وكيف أن النقاش بدأ مع أهل الكتاب في النصف الأول من السورة ، وكيف ختمت السورة بالكلام عن آيات الله ، لكى نعرف هذا نعود بالنظر مرة أخرى إلى أول السورة .

ذكر رب العالمين أنه تعهد الأمم السالفة بوحى لا شك فيه : ﴿ نُولَ عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه وأنزل التوراة والإنجيل . من قبل هدى للناس وأنزل الفرقان إن الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام ﴾ [آل عمران : ٣ ، ٤] .

الفرقان: الفارق بين الحق والباطل، وهو هنا الكتاب الذي استوعب ما في الصحف الأولى التي نزلت على إبراهيم وموسى وعيسى، وفي الوقت نفسه جدَّد هداية الإنسانية بما أفرد الله به محمداً عَلَيْكُ من وحي خاص، زاد به على غيره، وكفل به معاش الناس ومعادهم ما بقى على ظهر الأرض بشر يحتاج إلى هدى!! .

الناس تتصور كلمة « الكفر » على نحو يحتاج إلى شيء من الإيضاح . الوثنيون سُموا كفاراً ، هل معنى أن الوثنيين كفار أنهم كانوا ينكرون الله ؟ .

لا . كان الوثنيون يؤمنون بالله ، ولكنهم كم حدَّث القرآن عنهم : ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُهُمُ بَاللهُ إِلا وَهُمْ مَشْرَكُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٦] .

نحن نتصور أن الكفر هو إنكار الألوهية ، إن إنكار الألوهية من أصلها كفر لا شك فيه ، لكنه كان قليلًا في الدنيا قديماً وإن كثُر في عصرنا هذا كثرة شنيعة ..

أما الاعتراف بالألوهية فكان موجوداً في الديانات القديمة أرضية كانت أو سماوية ، فالمشركون يؤمنون بأن الله موجود ، وبأنه الخالق ، وبأنه الرازق ، وبأنه مدبر الأمر ، وبأنه مالك السمع والبصر ، وما فكر أحدهم في أن حجراً خلق أو رزق ، تلمح هذا في قوله تعالى :

﴿ قُلَ مِن يُرزِقَكُم مِن السماء والأرض أمن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي ومن يدبر الأمر

فسيقولون الله فقل أفلا تتقون . فذلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق الله الضلال فأنى تصرفون ﴾ [ يونس : ٣٠ ، ٣٠ ] .

كان هؤلاء يؤمنون بأن الله هو الخالق الرازق المدبر لكنهم اعتقدوا أن هذا الإله لا يُتوصل إليه مباشرة ، لابد من شفعاء ، ولابد من وسطاء وهؤلاء الشفعاء الوسطاء هم الآلهة الصغرى التي تعتبر في نظرهم مفتاحاً للإله الكبير !! وقد كذَّب القرآن الكريم هذا كله : ﴿ ما لهم من دونه من ولى ولا يشرك في حكمه أحداً ﴾ [الكهف: ١٠٢].

﴿ أَفْحَسَبُ الذِّينَ كَفُرُوا أَنْ يَتَخَذُوا عَبَادَى مَنْ دُونَى أُولِياءَ إِنَا الْحَيْنَ جَهِنَمُ للكَافُرِينَ نَزِلًا ﴾[الكهف: ١٠٢] .

هذا كفر الوثنيين من عبيد الأصنام ، وهناك كفر من نوع آخر ، هو كفر أهل الكتاب من يهود ونصارى جاء من ناحية أخرى ، فتصور اليهود \_ مثلًا \_ للألوهية كان تصوراً شائناً فيه غَضَّ من عظمة الله ، وفيه تشبيه له بالبشر ، وفيه جراءة عليه ، وفيه افتيات على حقه ..

هؤلاء يرون أن الله صارع إسرائيل، وظلت المصارعة طول الليل، وكاد الإله يُهزم لولا أن شيئاً من الاحتيال في اللعب جعله يكسر حُق إسرائيل ويتغلب عليه(١)!!.

وهؤلاء يرون أيضاً أن الله كان يتمشى فى الجنة ، وما كان يدرى ما وقع من آدم عندما أكل من الشجرة حتى أخبره.آدم(٢) .

وذكر « سفر التكوين » أيضاً الذى ذكر القصتين السابقتين : أن الله ندم بعد خلق آدم لأنه ما كان يدرى أنه سيكون على هذه القساوة أو الشقاوة(٣) !! فهؤلاء كان جهلهم بالله غليظاً بحيث جعلهم يتصورونه على نحو لا يليق .

<sup>(</sup>١) سفر التكوين الإصحاح الثانى والثلاثون .

<sup>(</sup>٢) سفر التكوين الإصحاح الثالث .

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين الإصحاح السادس .

وتعبير القرآن في سورة آل عمران : ﴿ الله لا إله إلا هو الحبي القيوم ﴾ فيه تكذيب لهذه الصور كلها .

وعندما قال الله في سورة آل عمران : ﴿ إِنَّ الله لا يَخْفَى عليه شيء في الأرض ولا في السماء . هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴾ [آل عمران : ٥، ٦] إنما كان يرد على هذه التصورات التي شاعت فيما يوصف الآن بأنه « توراة » ، وما يعطى عنوان « الكتاب المقدس » !! .

والواقع أن هذا الكلام ما جاء على لسان موسى ، ولا أنزله الله على قلب أحد من خلقه ، لأن هذا الكلام باطل فى وصف الألوهية تماماً .

إذن الآية الأولى : ﴿ إِن الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام ﴾ تتناول أصحاب الديانات الأرضية والسماوية كلهم ، لماذا ؟ .

لأنهم إما أشركوا بالله ، وإما وحدوه على نحو طائش ، والإسلام يرفض هذا كله .

الديانة الأخيرة قبل الإسلام ، وهي النصرانية جعلت الله أجزاء ، وجعلت جاءً في وجعلت الله عدم كذلك وجعلت جزءاً منه يوصف بأنه ولد له ، وهذا الولد هو كذلك إله معه : ﴿ وجعلوا له من عباده جزءا إن الإنسان لكفور مبين ﴾ [الزحرف:١٥] .

كل هذا رفضته الآية الأولى(١) في السورة عندما قالت :﴿ إِنَّ الذينَ كَفُرُوا بِآيَاتُ الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام ﴾ .

هذا المعنى انضم إليه شيء ينبغى أن يُعرف ، وهو أن الباطل في عصور كثيرة قد ينضم إليه ما يقويه وما يزينه وما يجعل له فى القلوب رهبة ، وما يجعل له فى أنحاء المجتمع سطوة ، وربما ازدان الباطل بأشياء تجعل له

 <sup>(</sup>۱) الأولى من حيث الآيات التي ذكرت فيها كلمة « آيات الله » لا من حيث الترتيب الطبيعي في السورة .

أبّهة (١) وفخامة ، فى أحيان كثيرة يستعين المبطلون على فراغهم العقلى بالمظاهر الحسية الضخمة فتكون بيوت العبادة أشبه بالحصون الشامخة ، والقلاع الضخمة تعويضاً عن فراغ العقيدة مما يجعلها مقبولة عقلا ، لكن القرآن الكريم ناقش هذا الاتجاه عندما قال المشركون فى الرد على رجال الإسلام وحملة دعوته : نحن خير منكم مسكناً وأعظم وأفخم نادياً : ﴿ وَإِذَا تَتِلَى عَلَيْهِم آياتنا بينات قال الذين كفروا للذين آمنوا أى الفريقين خير مقاماً وأحسن ندياً ﴾ (٢) [ ميم : ٧٤ ] .

عندما قالوا هذا كان الجواب الإلهى : ﴿ وَكُمَ أَهْلَكُنَا قَبِلُهُمْ مَنْ قَرْنُ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثًا وَرَئِياً ﴾ (٣)[ مربم : ٧٤ ] .

أى أن المنظر الحسن ، والأثاث الفخم ، والقلاع الشامخة لا قيمة لها إذا كانت تخدم خرافة ، أو كان ما تحتها شيئاً لا وزن له في ميدان العقل ، وهنا لا قيمة للمال ، ولا قيمة للجمال ، ولا قيمة للمنظر ، لأنه لاخير فيه .

فضاع كل هذا ، وقيل في تراثهم الذي حُرموا منه وضاع منهم :

﴿ كَمْ تَرْكُوا مِنْ جَنَاتُ وَعِيُونَ. وَزَرُوعَ وَمَقَامَ كُرِيمَ . وَنَعْمَةَ كَانُوا . فيها فاكهين . كذلك وأورثناهاقوماً آخرين . فما بكت عليهم السماء والأرض وما كانوا منظرين ﴾ [الدخان: ٢٥ – ٢٩] .

<sup>(</sup>١) الأبهة.: العظمة والرواء .

<sup>(</sup>٢) الندى : مجلس القوم ومجتمعهم .

<sup>(</sup>٣) الأثاث : متاع البيت من فراش ونحوه . الرئى : حسن المنظر في البهاء والجمال .

إن مصلى على شاطىء ترعة يوحد الله فيه أفضل من مبنى يطاول السحب يشرك بالله فيه !! .

الأمر ليس أمر فخامة في المظهر: ﴿ فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم إنما يريد الله ليعذبهم بها في الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون ﴾ [التوبة: ٥٠].

آیة أخرى فی سورة آل عمران ذكرت فیها كلمة « آیات الله » وهمی : ﴿ إِنَّ الله یَكْفُرُونَ بِآیاتِ الله ویقتلون النبیین بغیر حق ویقتلون الذین یأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعذاب ألیم . أو لئك حبطت أعمالهم فی الدنیا والآخرة وما لهم من ناصرین ﴾ [ آل عمران : ۲۱ ، ۲۲ ] .

فآيات الله هنا ردُّ على اليهود وحدهم ، ولكن كما قال العلماء : العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب .

الكلام هنا \_ فعلًا \_ عن اليهود ، لماذا ؟ لأنهم هم الذين قتلوا الأنبياء ، قتلوا زكريا ويحى وهموا بقتل عيسى ومحمد ، ولكن الله نجى نَبِيّهِ كليهما عيسى ومحمداً ، فما قُتل أحدهما برغم المؤامرة التى دبرها اليهود وأحكموا خطتها ، والآية هنا تقول : إنهم ضموا إلى محاولتهم قتل الأنبياء بذل الجهود القتل كل من يأمر بالعدل : ﴿ ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس إنما يمثلون بالقسط من الناس إنما يمثلون أنظمة إجرامية ، والأنظمة الإجرامية قد يكون اليهود قد بدأوا بها أو اخترعوها أو شجعوا عليها ، لكنها بغير شك انتشرت في القارات الخمس ، ووجد حكام كثيرون استطاعوا \_ من إملاء القدر لهم \_ أن يصدروا الأوامر بقتل الأبرياء ، وأن يستحلوا دماءهم ، وأن يملأوا بالترويع والقلق والرهبة والجزع نفوس من حولهم ، وهؤلاء ينطبق عليهم ما انطبق على والرهبة والجزع نفوس من حولهم ، وهؤلاء ينطبق عليهم ما انطبق على اليهود في هذه الآية عندما بيَّن رب العالمين أن ما يطلبه هؤلاء من عزة اليهم \_ بهذا القتل \_ ومن كبرياء وجبروت \_ بهذا الإرهاب \_ لابد أن ينتهى إلى فشل ، قال جل شأنه : ﴿ أولئك الذين حبطت أعمالهم في ينتهى إلى فشل ، قال جل شأنه : ﴿ أولئك الذين حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وما لهم من ناصرين ﴾ [ آل عمران : ٢٠ ] .

أى أن الناصرين يعجزون عن أن يدفعوا عنهم ، أو أن يردوا قدر الله إذا دهمهم ، فإن قدر الله عندما يفجأ الجبابرة يجيئهم من حيث لا يحتسبون ، فقد يُحصنون السقف ، وقد يحصنون الجدران لأنهم يظنون أنه من هنا قد يجيء الفزع الذي يخافونه ، ولكن عندما يريد الله فإنه يزلزل الأرض نفسها : ﴿ قد مكر الذين من قبلهم فأتى الله بنيانهم من القواعد فخر عليهم السقف من فوقهم وأتاهم العذاب من حيث فخر عليهم السقف من فوقهم وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون ﴾ [النحل: ٢٦].

ونمشى مع كلمة « آيات الله » في سورة آل عمران فنجد هذه الآية : ﴿ يَا أَهُلُ الْكَتَابُ لُمْ تَكْفُرُونَ بَآيَاتُ الله وأنتم تشهدون ﴾ [ آل عمران : ٧٠ ] .

والظاهر من النظر في هذه الآية وما سبقها أنها تتجه إلى اليهود والنصارى والنصارى معاً ، ذلك لأنه قبل هذه الآية اتجه القرآن إلى اليهود والنصارى فقال لهم : ﴿ قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون . يا أهل الكتاب لم تحاجون في إبراهيم وما أنزلت التوراة والإنجيل إلا من بعده أفلا تعقلون . ها أنتم هؤلاء حاججتم فيما لكم به علم فلم تحاجون فيما ليس لكم به علم والله يعلم وأنتم لا تعلمون . ما كان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حديفاً مسلماً وما كان من المشركين ﴾ آل عمران : ٢٤ – ٢٧] .

وتمضى بنا الآيات إلى أن تجيء هذه الآية: ﴿ تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وما الله يريد ظلماً للعالمين ﴾ [آل عمران: ١٠٨] كلمة «آيات الله » هنا جاءت بعد توجيه سديد للمسلمين أن يُكُونوا منهم أمة تدعو إلى الخير ، وتأمر بالمعروف ، وتنهى عن المنكر ، وبعد أن تضمن هذا التوجيه السديد للمسلمين أمراً أن يعتصموا بحبل الله وألا يتركوا أسباب الفرقة تمزقهم ، فإن الفرقة هنا ربما ردَّتهم إلى الكفر ، وكثير من أسباب الفرقة قد يعود إلى أسباب بخلقية ، وقد يعود إلى أسباب دينية .

فأما الفرقة لأسباب دينية فقد نهى الإسلام عنها فى أول السورة عندما قال : ﴿ هُو الذَى أَنْزِلَ عَلَيْكُ الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون فى العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾ [آل عمران : ٧].

أى أن القرآن تضمن جملة من الآيات المحكمة ، هذه الجملة هي أساس القرآن كله ، لماذا ؟ .

لأنها هى التى تضمنت العقائد والعبادات والمعاملات والأخلاق وجميع الشرائع المتصلة بالخلق والسلوك ، وتنظيم الدولة ، وتنظيم المجتمع ، فليس في هذا كله آية متشابهة .

إذن أين تقع الآيات المتشابهة ؟ .

تقع عند وصف الله جل شأنه ، وهذا طبيعى ، فإن وصف الله أكبر من أن تكون عقولنا المحدودة أهلًا لإدراك كُنهه ، واستيعاب جوهره ، ولهذا فإن الكلام يجيء متشابها ، الراسخون في العلم يدعون هنا أن يهديهم الله ، وأن يجمع شملهم وألا يفرق كلمتهم : ﴿ ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب . ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه إن الله لا يخلف الميعاد ﴾[ آل عمران : ٨ ، ٩ ] .

وقد حاول بعض علماء المسلمين قديماً أن يدخل في ميدان العقائد بالفكر العقلي المجرد ، وحاول أن يشرح الآيات المتشابهات بطريقة تقربها للعقل الإنساني ، فماذا حدث ؟ حدث أن قال قائلهم :

نهاية إقدام العقول عِقال

وغاية سعى العالمين ضلال!

ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا!

وكم من جبال قد علا شُرفاتها

رجال فبادوا والجبال جبال!

خطب الغزالي – المجلد الثاني

هذا فيما يتصل بالعقائد ، أو الخلاف من أجل العقيدة ، أما الخلافات الأخرى فالذى تكشّف لى من استقراء أحوال الناس أنها إما أن ترجع إلى بلاهة فكرية ، وإما أن ترجع إلى رذيلة خلقية ، وهذا ما يقع بين كثير من المسلمين ، فإن بعضهم بعقل أبله يريد أن يضخم أحكاماً صغيرة فى الإسلام ليجعلها عقائد ، وبالتالى يحمل على غيره إذا لم يفعلها . شيء آخر ، بعض الناس \_ فعلا \_ يستغل الخلاف ليفرض نفسه ، لعله مجنون بحب الظهور ، لعله مجنون بانتقاص الآخرين والتهجم عليهم ، وكثير من الذين يتاجرون بالخلافات من هذا النوع ، وكلهم تنطبق عليه الآية الكريمة من سورة آل عمران : ﴿ تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وما الله يريد ظلماً للعالمين . ولله مافى السموات وما فى الأرض وإلى الله ترجع الأمور ﴾ إلى الله ترجع

ولنا إن شاء الله عودة أخرى إلى سورة آل عمران . أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .



# الخطية الثانية

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

عباد الله أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل. واعلموا أن الأمة الإسلامية أصيبت منذ قرن من الزمن بانهزامات عسكرية وسياسية وحضارية جعلتها في مكانة رديئة ، وأغرت بها غيرها .

وأسوأ ما تمخضت عنه هذه الانهزامات أنها أفقدت كثيراً من المسلمين ثقتهم بأنِقسهم ، واعتصامهم بدينهم ، واحترامهم لتراثهم ، فظن كثير منهم أن ما عند الآخرين خير مما عنده ، وجعلت الكثير من المسلمين يرنو ببصره إلى دول العالم التي قويت ، وشعوبها التي ارتقت واغتنت ، ينظر إليها وكأنها مثل أعلى ، أو كأنها الشيء الذي يُستجلب ويتأسى به ، ويُنقل خير ما فيه كله \_ إلى بلادنا ! .

وبداهة هذه النظرة قَوَّاها المستعمرون من شرق وغرب لأن أحب شيء إليهم أن يتعاملوا مع أناس لا يجترمون أنفسهم ولا تراثهم، ولا يكرمون ما لديهم من تعاليم، ولا يرتبطون بما وَرِثوا من تراث.

كان هذا المعنى موجوداً منذ قرن فى بلادنا ، وقد غَذَّاه \_ كما قلت لكم \_ رجال الاستعمار على اختلاف صنوفهم . وقد وجدت \_ وأنا أتتبع هذا الغزو الثقافى \_ أن خطط الغُزاة فى منتهى الدهاء ، وأن مكرهم

عميق ، وأن الأشخاص الذين يعملون لهم من فئات شتى ، فيهم ملوك ، وفيهم أدباء ، وفيهم يساريون ، وفيهم صحافيون .

المهم أن يأخذ الغزو الثقافي طريقه ، ويصل إلى هدفه ، فمثلا : من عشرات السنين حكى التاريخ : أن الجديو إسماعيل(١) \_ وهوملك \_ قال : أريد أن أجعل « مصر » قطعة من أوربا !! لو أنه يقصد بالكلمة أن ينقل المصانع ، أو أن ينقل العلم ، لكان هذا الاتجاه محموداً له ، مشكوراً عليه ، لكن الرجل حِلس(٢) شهوات ، وصاحب أهواء ، وكانت غرائزه متنزية متطلعة منفلتة لا ضابط لها ، فكان أول ما جعل « مصر » قطعة من أوربا أنه بنى هنا دار « أبرا »(٣) !! .

إن « اليابانيين » أرادوا أن تكون بلادهم أيضاً قطعة من أوربا ، فماذا صنعوا ؟ استقدموا المصانع ، وجاءوا بعلماء مُبَرِّزين فى الميدان العلمى فكانت النتيجة أن أخذوا طريقهم الصحيح إلى التقدم !! أما نحن فأخذنا طريقنا إلى الانحراف ، ولا شك أن من وراء هذا الحاكم الذى قال : أريد أن أجعل « مصر » قطعة من أوربا وراءه كثير ممن علموه الهزل وممن قادوه إلى هذا الطريق !! .

جاء أديب مشهور (<sup>(٤)</sup> وكتب فى كتاب له عن « مستقبل الثقافة فى مصر » يقول : نريد أن نأخذ حضارة الغرب كلها ، خيرها وشرها ، حلوها ومرها ، ما يُذم منها وما يمدح ، ما يحمد منها وما يعاب !! .

هذا معناه إفناء الشخصية الإسلامية ، وجعل « مصر » قطعة من أوربا ، ولكن كان المسخر قبل مَلِكًا ، ثم جاء المسخر بعد ذلك أديباً ، والآن يجيء \_ فعلا \_ من يكتب في الغزو الثقافي ممن يصطنعون

<sup>(</sup>۱) إسماعيل باشا : ( ۱۸۳۰ ) والى مصر ( ۱۸۲۳ ) وخديوها ( ۱۸٦۷ ) الابن الأكبر لإبراهيم باشا .

 <sup>(</sup>٢) الحِلس: ما يبسط فى البيت من حصير ونحوه نحت كريم المتاع ، ويقال: هو حِلس بيته:
 لا يبرحه ، وهو من أحلاس البلد: لا يفارقها ، وهو من أحلاس الشهوات: ملازم لها.

<sup>(</sup>٣) الأبرِا : مسرحية شعرية غنائية تقوم على الموسيقى .

<sup>(</sup>٤) هو الدكتور / طه حسين .

اليسارية ، ماذا يقصد ؟ لا يقصد إلا تمييع الشخصية الإسلامية ، وجعل أمتنا ذنباً لغيرها في كل مجال .

لقد وجدت أن الغزو الثقافي في خطته واحدة ، ولكنه يغير الأشخاص ، مرة مَلِك ، مرة رئيس جمهورية ، مرة عميد كلية ، مرة صحفى ، مرة شيخ طوائف من هذا النوع تكثر وتنتشر ، والقاسم المشترك بينهم جميعاً أنهم يزهدوننا في قوانين الله ، يزهدوننا في أحكام الشريعة ، يزهدوننا في أصول العقيدة ، يزهدوننا في قيم الإيمان ، يزهدوننا في مكارم الأخلاق ، يزهدوننا في أصول العبادة وشعائر الإسلام !! .

هذا هو الخط الذي يجمع أولئك كلهم ، أريد أن أوجه النظر إلى أن الغزو الثقافي يستأنف طريقه بألف حيلة ، ولكننا كما علمنا نبينا عليه : « لا يلدغ المؤمن من جُحْرٍ واحد مرتين »(١) .

لقد لُدغنا من هذا الجحر فيجب أن نصحوا ، وألا نلدغ مرة أخرى ، افتحوا عيونكم ، ستجدون كلاماً غامضاً ، وكلاماً غريباً ، وكلاماً لا هدف له ، ونوعاً من التشبث المقصود منه جعل الأجيال المتعلمة فى بلادنا تدور فى دوامة لا آخر لها ، والمهم إبعاد الإسلام عن الطريق ، عن النهضة ، عن التشريع ، عن العلم ، عن المعرفة ، عن التقاليد !!

ونحن مستمسكون بديننا، ولا نريد \_ خصوصاً بعد معركة رمضان \_ أن ندع الزمام تتحرك به أيدٍ عميلة للغزو الثقافي، افتحوا عيونكم فإن مستقبل الإسلام مرهون بالسنوات القادمة التي تقع بعد « معركة رمضان » .

هناك من سيحاول إبعاد الإسلام عن كل شيء ، ولكننا سنضرب على يديه ونفرض دين الله استجابة لجماهير هذه الأمة التني ترفض الإلحاد ، وترفض الانحراف ، وترفض الاتجاهات المادية ، وترفض أن يُهمل دينها في تشريع أو في قانون !! .

 <sup>(</sup>١) رواه البخارى في الأدب باب : لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين : ٣٨/٨ ومسلم في الزهد والرقائق
 باب : لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين : ٢٢٧/٨ .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيهـا معاشنـا ، وأصلح لنا آخـرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الذِّينَ سَبِقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَي قَلُوبِنَا غَلَا للذينَ آمنوا رَبِنَا إنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠].

أقم الصلاة ..

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل : ٨١/٨ .

## م- نظراك في سورة آلعمران أهل الكناب كا تحدثث عنهم السُّورة

### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه ١٩٧٤/٢/١٥ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعد:

فقد استعرضنا \_ بسرعة \_ بعض هدايات الله في سورة آل عمران ، وأبّنًا أن النصف الأول من السورة ناقش عقائد أهل الكتاب ومسالكهم ..

واليوم نبدأ بتفصيلات لهذا الموضوع تُلقى عليه أضواء كاشفة ولنلحظ بين يدى هذا الكشف أن الله جل شأنه أفهم المسلمين كما أفهم غيرهم أن التدين الصحيح يقوم على عقيدة واضحة فى الله الواحد جل شأنه .

ومع هذه العقيدة الواضحة لابد من نُحلق ضابط وثيق يحكم الغرائز البشرية ، ويكبح جماحها ، ويقيم سدوداً قوية أمام تياراتها ، فإن هذه النفس البشرية قد تجيش فيها أهواء جامحة ، إذا لم تكن السدود أمامها قوية انهارت ، ومضت هذه الأهواء إلى غايتها دون ضابط أو رادع أو وازع ..

نلمح هذا فى قوله جلَّ شأنه: ﴿ زِينَ لَلنَاسَ حَبِ الشَّهُواتِ مَنَ النَّسَاءُ وَالْبَنِينِ وَالْقِنَاطِيرِ المُقْنَطُرَةُ مِنَ الذَّهِبِ وَالْفَضَةُ وَالْحَيْلُ المُسُومَةُ وَالْجُنِينَ وَالْفَضَةُ وَالْحَيْلُ المُسُومَةُ وَالْجُنِينَ وَالْجُرْثُ ذَلِكُ مِتَاعَ الْحَيَاةُ الدُنْيَا ﴾ [آل عمران: ١٤].

هذا حق ، إن النفس البشرية تَهْوَى النساء ، وتَهْوَى الأموال ، وتهوى الزينة والمتعة ، لكن هذا الذى تهواه إن عبدته من دون الله قتلها ، وإن تناولته باسم الله أحياها !! إن لُجج الماء قد تُغرق الزرع فلا ينبت ، وقد تُغرق الإنسان فيهلك ، لكنه إذا تناول هذا الماء بقدر منظم فإنه يحيا به ، كا أن هذا الماء إذا أرسل إلى الأرض بمقادير معقولة نبت عليه الزرع والضرع ، ولذلك قال الله \_ بعد أن وضَّح حقيقة النفس البشرية ، وأن هذه الميول مفطورة عليه نفوسنا \_ : ﴿ والله عنده حسن المآب . قل أؤتبتكم بخير من ذلكم للذين اتقوا عند ربهم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهرة ورضوان من الله والله بصير بالعباد . الذين يقولون ربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار . الصابرين والصادقين والقانتين والمنفقين والمستغفرين بالأسحار ﴾ [آل عمران : ١٤ \_ ١٠] .

إذا لم يكن التدين صانعاً لخلق يحكم الهوى ، وإذا لم يكن التدين صانعاً لعاطفة رقيقة تجعل المرء يَحنى رأسه وصلبه لربه ، ويشعر بضعفه فيستغفر ذنبه ، وينهض فى الهنجعات الساكنة كى يُرقق روحه بمناجاة الله وطلب خيره ، إذا لم يكن التدين صانعاً لهذه المعانى فهو تدين شكلي لا خير فيه !! .

كا نلحظ معنى آخر \_ بدأت السورة تنبه إليه \_ وهو أن التوحيد عقيدة عقلية ، فإن الإيمان بأن رب هذا الكون واحد \_ هذا المعنى \_ هو حكم العقل الصائب ، ومنتهى العلم السديد ، وأن الشرك خرافة ، وأن التثليث جهالة ، وأن كل ما يعكر رونق العقيدة الصحيحة في إله واحد فهو ضلال مبين ، ولذلك تقول السورة : ﴿ الله لا إله إلا هو الحى القيوم ﴾ ضلال مبين ، ولذلك تقول السورة : ﴿ الله لا إله إلا هو الحى القيوم ﴾ وأن عمران : ٢ ] .

وأكدت السورة المعنى مرة أخرى فقالت : ﴿ شهد الله أنه لا إله

إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴾[آل عمران: ١٨].

لكن أهل الكتاب شردوا عن هذه المعانى ، وأهل الكتاب \_ من يهود ونصارى \_ لمَّا شردوا سجَّل القرآن \_ هنا فى هذه السورة \_ شرودهم ، وهو بذلك كأنما يقول للمسلمين : إياك أعنى واسمعى يا جارة !! .

الكلام تأنيب وتوبيخ لمن ضل وشرد ، وهو فى الوقت نفسه تحذير وتعليم لهذه الأمة ألا تسلك ما سلك غيرها من أسباب الانحراف والعوج .

أول ما ذكرته السورة هنا — بعد الملاحظتين اللتين قررناهما الآن — هو أن اليهود تركوا العدالة ، ورفضوا أن يقوم الناس بالقسط ، ولم يتركوا العدل والقسطاس فقط بل اتجهوا إلى دعاة العدل ، وإلى الآمرين بالقسط فَطَوَّحوا بهم ، ونالوا منهم ، وأعدموهم ، يقول الله جل شأنه : ﴿ إِنَّ الذين يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير حق ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعذاب ألم الله عران : ٢١ ] .

إن المجتمع الذي يرفض العدالة ، ويحيف على دعاتها لابد أن يستباح ، ولابد أن يؤخر عن مكان الصدارة ، وهو معنى يصوغه النبي \_ عَلَيْكُ \_ في حكمة بالغة ، وكلمة موجزة ، يقول : « إنه لا قُدِّست أُمَّةٌ لا يأخذ الضعيف فيها حقه غير متعتع »(١) .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه فی الصدقات \_ باب لصاحب الحق سلطان ۱۰/۸ قال فی الزوائد : هذا إسناد صحیح ، رجاله ثقات . لأن إبراهیم بن عبد الله قال فیه أبو حاتم صدوق . و نص الحدیث : عن أبی سعید الحدیری قال : جاء أعرابی إلی النبی الله الله علیه عن کان علیه ، فاشتد علیه حتی قال له : أخر ج علیك إلا قضیتنی ، فانتهره أصحابه وقالوا : و یحك تدری من آنكلم ؟ قال : إنی أطلب حقی ، فقال النبی علیه الا مع صاحب الحق كنتم ؟ ثم أرسل إلی خولة بنت قیس فقال لها : إن كان عندك تَمر فاقرضینا حتی یأتینا تمرنا فتقیضیك ، فقالت : نعم . بأبی أنت یا رسول الله . قال : فاقرضته فقضی الأعرابی وأطعمه . فقال : أوفیت أوفی الله لك . فقال : أولئك خیار الناس ، إنه فاقرضته فقضی الأعرابی وأطعمه . فقال : أوفیت أوفی الله لك . فقال : أولئك خیار الناس ، إنه لافد ست أمّة لا یأخذ الضعیف فیها حقه غیر متعتع » أی من غیر أن یصیبه أذی یقلقه و یزعجه .

معنى لا تقدس أمة : أنها أصبحت مستباحة ، إذا عَدَت عليها العوادى ونالت منها شر نيل فإن ذلك عقوبتها التى تستحقها ، وهذا ما صنعه اليهود بأنفسهم ، وما تصنعه كل جماعة ظلمت نفسها بنفسها .

بعد ذلك \_ مباشرة \_ بيّن القرآن الكريم أن هؤلاء اليهود رفضوا الحكم بما أنزل الله ، وتركوا آيات الوحى خلف ظهورهم ، ما يحبون أن يعملوا بها ، وليتهم لما تركوا العمل بها شعروا بحزى التقصير ، لا . إنهم مع تركهم الحكم بما أنزل الله تبجحوا ، وظنوا أنهم مع تركهم للحق النازل من السماء أن لهم عند الله مكانة ، وأنهم يستحقون منه الجوائز !! علام ؟! علام تنالون الجوائز أو تنتظرون التمكين ؟ على تفريطكم ؟ ﴿ أَلَم تَو إِلَى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يدعون إلى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون . ذلك بأنهم قالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودات وغرَّهم في دينهم ما كانوا يفترون ﴾ [آل عمران : ٢٢ ، ٢٢] .

والأمم \_ ومن بينها الأمة الإسلامية \_ أحياناً ترتكب الدواهي ثم تظن أن لديها ضماناً يمنع عقوبة الدنيا والآخرة عنها ، وكثير من المسلمين يفعلون بدينهم الأفاعيل ثم يقولون متبجحين : أمة محمد بخير !! وأمة محمد عَيْنِ إنما تكون بخير يوم تكون وَفِيَّة لمحمد عَيْنِ في ويوم تكون مُوقِّرة للكتاب الذي نزل عليه ، ويوم تكون منفذة للتعاليم التي جاء بها ، أمًّا أن تنتسب إليه شكلا ثم ترفض مقتضيات هذا النسب موضوعا فهذا لعبّ بالدين سبقت إليه الأمم التي يحكى القرآن \_ الآن \_ قصتها ، فنالها ما نالها . ماذا نالها ؟ نالها أن الله صرف عنها نعمته ، فإن اليهود كانوا يملكون القيادة الروحية للبشر ، وكانوآ يحتكرون رسالات السماء على امتداد القرون ، ولكن لمَّا فعلوا هذا وكانوآ يحتكرون رسالات السماء على امتداد القرون ، ولكن لمَّا فعلوا هذا الذي ذكرنا صرف النظر عنهم ، وأتى بغيرهم ليقود البشر ، وهذا المعنى \_ فيما تلونا من آيات \_ هو التمهيد لقوله تعالى : ﴿ قل اللهم مالك الملك عن تشاء وتذل من تشاء وتدل المن آيات \_ هو قدير في آل عمران ٢٦ ] .

بعض قصار النظر يتصورون أن المشيئة الإلهية تَخْبِطُ في الوجود خبط عشواء!! وهذا التصور جهل فاضح ، فإن المشيئة الإلهية ـــ هنا ـــ قبل أن

تجىء بهذه العبارات فى هذه الصيغة ذكرت الحيثيات التى من أجلها نزع الله الملك من اليهود وأعطاه الأمة العربية ، وفى سورة أخرى يقول الله عن الملك فإذًا لا يؤتون الناس نقيراً ﴿ الساء : ﴿ أَمْ هُمْ نَصِيبُ مِنَ الملكُ فَإِذًا لا يؤتون الناس نقيراً ﴾ [الساء : ٥٣] .

والملك \_ هنا \_ ليس وراثة العروش ، ولكن الملك \_ هنا \_ هو السلطة التي يمنحها الله من يقومون باسمه ، ومن يصنعون الخير لعباده ، ولهذا وجدنا الآيات \_ هنا \_ تحدثت عن السر في أن الله حوَّل النبوة من نسل يعقوب \_ أى من بنى إسرائيل \_ إلى نسل إسماعيل إلى محمد خاتم النبيين عَلِيلَة ، واختار الأمة العربية لتصحب هذا النبى في مسيرته وفي هدايته فقال : ﴿ قل اللهم مالك الملك تؤتى الملك من تشاء وتنزع الملك من تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء بيدك الخير إنك على كل شيء قدير كال عمران : ٢٦ آل عمران : ٢٦ آ.

والخير بيد الله يقيناً ، ولكن الله ما يمنح خيره إلا عبداً رفع يديه ضارعاً يطلب من الله بِذُل العبيد أن يمنحه !! إن الله عز وجل لا يعطى خيره عبداً أدار لله ظهره ، ولم يُسلم إليه وجهه !!

إن الله عز وجل بيده الخير ، ولكنه يعطى الخير من يرشح نفسه للعطاء بأن يعرف لله ألوهيته وللبشر عبوديتهم !! .

أما ما عدا ذلك من مسالك فلا خير فيها .

واستطرد الكلام عن اليهود في مواضع شتى من السورة ، نكتفى منها بقوله تعالى : ﴿ وَمَنْ أَهُلُ الْكُتَابُ مِنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بَقْنَطَارُ يُؤْدُهُ إِلَيْكُ وَمَنْهُم مِنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بَدْيِنَارُ لَا يُؤْدُهُ إِلَيْكَ إِلَا مَا دَمْتَ عَلَيْهُ قَائَماً ذَلِكَ بَأَنْهُم قَالُوا مِنْ الله الله الله الله الكذب وهم ليس علينا في الأميين سبيل ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون ﴾ آل عران : ٢٥٠ ] .

هؤلاء اليهود ظنوا أن الفضيلة تنقسم ، وأنه يمكن أن يكون الإنسان عفيفاً عاهراً ، أميناً خائناً ، صادقاً كاذباً !! وهذا يستحيل ، فإن الفضيلة لا تنقسم ، الرجل العادل يعدل في كل شيء ، الصادق يصدق في كل شيء ، الأمين أمين في كل شيء ، والله عز وجل عاب على اليهود فقدانهم

نُحلق الأمانة ورغبتهم فى اجتياح حقوق الآخرين .. إن الذى وقَر فى نفس اليهودى أنه شخص ممتاز(١) ، وأن هذا الاحتيار الفردى ، أو هذا الاختيار الشعبى يبيح له أن يأكل حقوق الآخرين(٢) !! .

والإسلام أو الدين الحق يأبى هذا السلوك ، إذا كنت معاهِداً أحداً ، أو معاملًا بشراً فكن مؤمناً تقياً ، ارع عهدك ، واحترم حق كل إنسان : ﴿ بَلَى مِن أُوفَى بِعَهِدِه واتقى فإن الله يحب المتقين ﴾ [آل عمران : ٧٦] .

وفى هذا يقول النبى عَلَيْكَةً : « ألا من ظلم معاهداً أو انتقصه أو كلَّفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئاً بغير طيب نفس فأنا حجيجه يوم القيامة »(٣) ولماذا يكون النبى ــ عَلِيْكَةً حجيجه ؟ .

لأن النبي عَلَيْتُ يريد أن يعرض دينه على الناس نظرياً بحجة مقنعة ، وعملياً بسيرة مشرفة ، فإذا جاء مسلم وعامل الناس معاملة شائنة واتصل بغير المسلمين اتصالًا يكون معرة للإسلام فهذا صادٌ عن سبيل الله ، وهذا عدو لمحمد يدعو الناس إلى دينه ، وهذا يصد الناس عن دينه !! .

. نكتفى بهذا القدر من استعراض الآيات المتعلقة باليهود لننظر إلى الآيات المتعلقة بالنصارى في النصف الأول من هذه السورة .

إن عقيدة التوحيد \_ بكل ما فى التوحيد من رشد وصواب \_ هى لُتُ الرسالة الإسلامية ، وكما بيَّنًا هى الثمرة لأى بحث علمى فى آفاق السماء أو فِجاج الأرض ، كل شىء فى الأرض أو فى السماء يشير إلى أن الرب واحد : ﴿ مَا اتّخذ الله مَن ولد وما كان معه من إله إذاً لذهب كل

 <sup>(</sup>١) ففى سفر التثنية الإصحاح الرابع عشر: « أنتم أولاد الرب إلهكم . لا تخمشوا أجسامكم ولا تجعلوا قرَعَة بين أعينكم لأجل ميت . لأنك شعب مقدس للرب إلهك وقد اختارك الرب لكى تكون له شعبا خاصاً فوق جميع الشعوب الذين على وجه الأرض » !! .

 <sup>(</sup>۲) ففى سفر التثنية الإصحاح الثالث والعشرون : « لا تُقْرض أخاك برباً ربا فِضَّةٍ أو ربا طعام أو ربا شيء ما مما يُقْرض بربا . للأجنبى تُقرض بربا ولكن لأخيك لا تقرض بربا لكى يباركك الرب إلحك في كل ما تمتد إليه يدك في الأرض التي أنت داخل إليها لتمتلكها » !! .

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في الإمارة ــ باب في تعشير أهل الذمة وقال المنذري فيه مجهولون (عون المعبود : ٣٠٤/٨).

إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون . عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون ﴾ [المؤمنون : ٩١، ٩١].

لكن النصارى ضلوا ، وقالوا : إن هناك ثلاثة ، كل واحد منها يسمى إلهاً (١) ، وكان الخطأ الذى وقعوا فيه غريباً ما يطيقه عقل ، ولا يرتضيه علم ، ولا تنتجه مقدمات منتظمة ، لكن القوم استقروا على هذا !! .

وقد تحدث القرآن الكريم في سورة آل عمران فوجدنا أنه ناقش هذه العقيدة بنموذجين : نموذج مختصر \_ نذكره على عجل \_ وهو إذا كان وجود عيسى من غير أب شبهة تجعل بعض الناس يظنون الله أباه ، إذا كان وجود عيسى بهذا الأسلوب سبباً لأن يتصور بعض الناس أن رب العالمين والده ، إذا كان الأمر كذلك فآدم أولى بالعبادة منه ، فليس له أب ولا أم ، وهنا يقول القرآن الكريم في إيجاز : ﴿ إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون . الحق من ربك فلا تكن من خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون . الحق من ربك فلا تكن من الممترين ﴾ [آل عمران : ٥٩ ، ١٠] .

أى فلا تكن من الشاكين ، هل شكّ نبينا عَلَيْكُم ؟ هذا مستحيل ، وإنما يقول العلماء : إن الصيّع البلاغية في اللغة العربية \_ أحياناً \_ تجيء بالفعل أمراً أو توكيداً أو بأى صيغة كي تجعل من على أمر من الأمور يبقى فيه ، ويظل عليه . تقول للمجتهد الذي نجح في جنى ثمرات اجتهاده : اجتهد ، هو ليس كسولًا ، ولكنك بكلمة « اجتهد » تغريه أن يبقى على نشاطه ، وأن يظل على مثابرته ، وأن يقاوم أسباب الكسل التي قد تحيط به ، كذلك ﴿ فلا تكن من الممترين ﴾ هذا نوع من استبقاء الرسول على الحق الذي شرَّفه الله تعالى به ، وتأنيب للآخرين الذين ضلوا عنه ، فهو يقول له : لا تكن مثل هؤلاء . ثم قال له : ﴿ فمن حاجًك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناء كم ونساءنا ونساء كم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴾ ونساء كم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴾ ونساء كم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴾ ونساء كم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ﴾ والمان ١٦٠] .

فمن حاجَّك فيه : جادلك . من بعد ما جاءك من العلم : لأن غير هذا جهل .

<sup>(</sup>١) انظر انجيل متَّى الإصحاح ٢٨ ورسالة يوحنا الرسول الأولى الإصحاح الخامس .

ماذا نعمل ؟ نحن مخلصون ، أصحاب حقيقة ، تزعمون أنكم على حقيقة ؟ تعالوا ندعو الله أن يُهلك الكاذب ، وكان ذلك في مناظرة بين النبى عَلَيْكَ وبين بعض أساقفة النصرانية الذين جاءوا يجادلونه في عقيدة التوحيد ، ولقد رفض القوم أن يدخلوا في هذه المباهلة ، وأن يقفوا في ساحة يتجهون فيها إلى الله أن يهلك من يفتري عليه الكذب .

قبل هذا بقليل تحدثت السورة عن خوارق للعادات تقع غالباً في جَوِّ النبوات ، فإن الله عز وجل يريد أن يقول للناس : إن ميلاد عيسى مخالفاً للسنن الطبيعية ، أو للقوانين المعتادة لم يكن بدعاً في البيئة التي عاش فيها ، فإن مريم أمه كفلها زكريا ، فكانت هذه الأسرة مسرحاً لبعض العجائب التي وقعت ، كان زكريا يدخل فيجد طعاماً لم يأت به عند مريم : ﴿ كلما دخل عليها زكريا يدخل فيجد عندها رزقاً قال يا مريم أني لك هذا دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً قال يا مريم أني لك هذا قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب ﴾[آل عمران :

لمَّا شعر زكريا بأن حوارق العادات تقع حوله طَمِع فى فضل الله ، وكان رجلًا شاخ ، وهَنَ عظمه ، وتغضَّ جلده ، وتأخرت سنه ، وكانت امرأته عقيماً ، لو كان مع شيخوخته يتزوج امرأة مخصبة لكان هناك أمل ، لكنه قد شاخ ، والمرأة عقيم \_ مجدبة \_ : ﴿ هنالك دعا زكريا ربه قال رب هب لى من لدنك ذرية طيبة إنك سميع الدعاء . فنادته الملائكة وهو قائم يصلي فى المحراب أن الله يبشرك بيحيى مصدقاً بكلمة من الله وسيداً وحصوراً ونبياً من الصالحين . قال رب أنى يكون لى غلام وقد بلغنى الكبر وامرأتى عاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾[آل عمران : ٢٨ \_ الكبر وامرأتى عاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾[آل عمران : ٢٨ \_ الكبر وامرأتى عاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾[آل عمران : ٢٨ \_ الكبر وامرأتى عاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء أ

هذا المعنى فى جو النبوات من خوارق للعادات هو الذى حدث ، وكون امرأة عقيم طول حياتها تنجب ، وكون رجل انقطع من الناحية الجنسية ينجب فهذا خارق للعادة كولادة عيسى من أم بغير أب ، وكما خلق آدم هكذا بدون أب وأم يستطيع أن يخلق ما يريد ، هذه هى القصة ، تختم القصة بخلاصة هى : ﴿ مَا كَانَ لَبِشْرِ أَنْ يَؤْتِيهُ اللهُ الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لى من دون الله ولكن كونوا ربانيين

بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون ﴾[آل عدان: ٧٩، ٨٠]

على هذا المعنى ، أو فى هذا النطاق ذكرنا بعض المناقشات التى تضمنتها الآيات الأولى من سورة آل عمران .

وقد ورد عن نبينا عَلِيْتُهُ أنه قال : « .. إن المغضوب عليهم اليهود وإن الضالين النصارى »(١) .

هُوَلاء غُضب عليهم ، هؤلاء ضلوا سواء السبيل .

إذا انتهينا علمياً من هذا البحث فلنقل: إن الصداقة شيء والفروق العلمية المؤكدة شيء آخر ، فأنا مكلف ديناً أن أكون برَّا وعندى شرف وخلق وذمة مع من لا يدين بدينى ما دام لا يكيد لى ولا يتآمر علىَّ ولا ينتصب عدواً أمامى ، ما دام سليماً معى فيجب أن أكون أكثر منه براً ، وخيراً منه عدالة ، وأشرف منه سلوكاً ، فنحن أولى بالبر والخلق والصدق من أى إنسان على ظهر الأرض ، لكن الخلق الفاضل ، والحكم العادل ، والصلة الطيبة شيء والفروق القائمة بين العقائد شيء آخر ، فإذا صادقتُ أو صالحتُ أى إنسان من أهل الكتاب ، وعاملته بالبر وبالعدل فهذا لا يخدش أو لا يقرب بين العقائد المتناقضة ..

نحن أصحاب توحيد نحرص عليه ونرفض أن يُمس ، وغيرنا صاحب خرافة لا يمكن مهما كانت هناك صداقات أن نقترب منها أو نرحب بها أو نصطلح معها .

العقائد شيء والسلوك الواجب على مقتضى الشرف والأمانة شيء آخر .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

 <sup>(</sup>۱) جزء من حدیث طویل رواه أحمد ۳۷۸/۶ ، ۳۷۹ والترمذی وقال : هذا حدیث حسن غریب لا نعرفه إلا من جدیث سِمَاك بن حرب ۱۸۲/۵ ، ۱۸۷ .

# الخطية الثانية

الحمد لله : ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾[الشورى: ٢٥، ٢٥] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أمابعد:

عباد الله : أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل .

أيها الإخوة: ينبغى ألا ننسى أن الله سترنا فى المعركة الأخيرة ، وأنه طوَّل أسلحتنا القصيرة ، وأنه أعاننا بجند من عنده ، ينبغى ألا ننسى هذا .. لكن يبدو أن بعض الناس يريد أن ينسى رمضان ، ومعركة رمضان وفضل الله الذى أدرك هذه الأمة فى رمضان وإلا فما معنى أن تذهب إلى « الزيتية » — فى « السويس » — جماعة من الممثلين ليعرضوا رواية مسرحية ؟ .

هذه واحدة ، شيء آخر ، ما معنى أن يذهب طلاب من الجامعات ما يبقى إلا أن يُضفُروا شعورهم ليكونوا نساء ـــ إلى الجنود وينظر الجنود إليهم ثم يتساءلون : ما هذه الشعور ؟ وما هذه البنطلونات(١) الحمراء ؟ وما هذه. المظاهر السمجة ؟ .

<sup>(</sup>١) البنطلون : اسم إيطالي الأصل ، وهو في اللغة العربية السُّربال .

وثالثة الأثاف(١) وفضيحة الفضائح : جامعة الأزهر !! .

أرادت جامعة الأزهر أن تحتفل بـ « العبور » فقررت إقامة ليلة ساهرة بعدد من الراقصات والمغنيات والممثلات !! ما هذا ؟!! إننى أستغرب أن يقع هذا في أى جامعة من الجامعات المدنية ، فكيف تفكر جامعة الأزهر في هذا ؟! .

لكن هذا الذي حدث هو في الحقيقة فرض لكي يعلم المسلمون الواقع في الأزهر ..

أنا رجل أزهرى ، وأعلم علم اليقين أن الأزهر وُضعت له خطط جعلت الخيانات العلمية \_ الآن \_ تملؤه !! وأنا أنبه المسلمين إلى أن الأزهر إذا بقى على وضعه الحالى \_ عدة سنين \_ فسيخرج علماء لا يحسنون أن يقرأوا القرآن في المصاحف !! .

إذا بقى الأزهر على وضعه الحالى فإنه سيخرج منه ناس يكرهون أن يصلُّوا بالناس في المساجد!! .

إذا بقى الأزهر. على وضعه الحالى ولم تتداركه عناية الله فإن أمر الإسلام إلى شر !! .

ذلك أن الأزهر \_ فى حقيقته \_ مصنع الأدوية لعلل الأمة ، فإذا غُشَّت الأدوية التى يصدرها المصنع فإن العلل ستبقى مضاعِفة !! .

إن الأزهر يعانى ، وقذ وُضعت له خطة محكمة كى يدمر ، وأنا أوجه نظر المسلمين لهذا ..

إن كل أهل الأرض الذين يتبعون ديانات أرضية أو سماوية اختاروا العمالقة في أبنائهم وأشخاصهم ، اختاروا أعتى الرجال وأقواهم كي يقودوا هذه الديانات !! .

أما الأزهر فقد وُضعت الخطة ليقوده المخابيل، وليقوده المرضى بعقولهم والمرضى بأخلاقهم .

 <sup>(</sup>١) الأثاف : هي الحجارة الثلاثة التي يوضع عليها القدر عند الطبخ ، وثالثة الأثاف : هي أكبرها ، ويقال : رماه بثالثة الأثاف : بداهية كالجبل .

إن الوضع غريب فى الأزهر ، وإن جامعة الأزهر عندما تفكر فى أن تجىء ببعض النساء المغنيات للاحتفال بليلة العبور تكون بهذا قد سجَّلت الجريمة المنكرة على ما وصل إليه الأزهر من انحطاط وانهيار!! .

كنا نريد أن يحتفل الأزهر فيعرض فصلًا ثقافياً من خصوبة التشريع الإسلامي وسعته لمصالح الأمة ، كنا نريد أن يعرض تفسيراً موضوعياً لسبورة القتال وكيف أن الاعتهاد على الله يجيء بالخير ، كنا نريد أن يتحدث الأزهر عن اللغة العربية ويذكر نماذج من أدب القتال من الشّعر الفحّل الذي قيل أيام الحروب الصليبية وأيام الحروب الأولى كي يَعرض على الناس ألواناً من أدب القوة لا يعرفها الأدب المائع المختّث الذي يتبناه الآن بعض عترفي الأدب .

إننى ألفت النظر إلى هذا الوضع إن بقى فإن الإسلام يهدد ، إننا بحاجة إلى أن نعود إلى العلم الدينى والثقافة الدينية والخصوبة الإسلامية والمعارف التى تتفجر من كتاب الله وسنة رسوله عليالية فتحيى موات هذه الأمة .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَي قَلُوبِنَا غَلًا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾[الحشر: ١٠] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾[النحل: ٩٠] . .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر \_ باب التعوذ من شر ما عسل ومن شر مالم يعمل ١١/٨ .

### ٣- نظراك في سورة آلعمران النكية الحكبري

#### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه في ۱۹۷٤/۲/۲۲ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين . وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين . أما بعد :

فإن المسلمين يعلمون أن القرآن الكريم لم ينزل جملة واحدة ، وإنما نزل مجزءاً ، وقد أفادت تجزئته \_ هذه \_ في معالجة قضايا متجددة ، ورد شبهات مثارة ، ومواجهة أحداث تكترث لها الأمة .

ولعل سورة آل عمران مَثَلٌ لنزول القرآن مجزءاً يناسب ما تواجهه الأمة من أحداث ، وما يلابسها من حرب أو سلام .

وقد قلنا: إن النصف الأول من السورة تعرَّض لأهل الكتاب ، أو واجه الحرب الباردة التي شنُّوها على الإسلام والتي لمّا تتحول بعد إلى حرب دامية ...

أما النصف الأخير من السورة فإنه واجه المشركين الذين لم يَكْفِهم أنْ أخرجوا الإسلام من وطنه الأول \_ في مكة \_ حتى أرادوا متابعته حيث استقر كي ينالوا منه ، ويجهزوا عليه ، فتحولت حربهم الباردة الأولى إلى حرب ساخنة مدمرة ...

كان المسلمون يواجهون هذه القُوى المعتدية الباغية التى انتشرت على جبهات عريضة تريد أن تنال من الإسلام ، وأن تضع العقبات فى طريقه ، بل تريد أن تجتث جذوره ، وأن تطفىء نوره ...

فكانت العلاقة بين أول السورة وآخرها هي أن المسلمين ينبغي أن يواجهوا تلك القُوى كلها في لحظات واحدة ، ومفتاح هذا من قوله تعالى : ﴿ لتبلون في أموالكم وأنفسكم ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيرا وإن تصبروا وتتقوا فإن ذلك من عزم الأمور ﴾ [آل عمران: ١٨٦].

كان الأمر بالنسبة لأهل الكتاب أمر مناقشات عقلية كان للإسلام فيها الفوز وله الغلب ، لأن ديننا يعتمد في حواره على المنطق السديد ، والفكر الناضج ، والعلم الصادق ، وما يبارى في هذه المجالات جمعاء ، إلّا أنه فيما يتصل بأهل الكتاب فقد أمرنا الله أن نعامل أهل الكتاب معاملة معتدلة ، وألّا نجادهم في شئون الدين إلّا إذا بدأوا ذلك فليكن جدالنا لهم حسنا(۱) ، وقد زاد النبي عَيِّلِهِ إلى هذا أنه أوصى المسلمين ألّا يفضلوه على موسى أو عيسى أو أحد من الأنبياء السابقين ، ومع أنه \_ يقيناً \_ أعلى الرسل قَدْراً \_ لأنه أوسعهم رسالة ، ولأنه أعلاهم درجة \_ إلا أنه أبي أن يذكر بهذا الفضل ، وقال : « لا ينبغى لعبد أن يقول أنا خير من يونس ابن مَتَّى » (٢)

ويونس هو النبى الذى ترك بلده ضائقاً بمواقف الكفار فيها ، سأمان من المواقف الرديئة التى شعر بها ، فكان أن التقمه الحوت وهو مُولً عن بلده ما يؤدى واجبه ، قال تعالى لنبينا محمد علي : ﴿ فاصبر لحكم ربك ولا تكن كصاحب الحوت إذ نادى وهو مكظوم . لولا أن تداركه نعمة من ربه لنبذ بالعراء وهو مذموم . فاجتباه ربه فجعله من الصالحين ﴾ القلم : ١٨ ـ ٠٠ م. .

<sup>(</sup>۱) قال تعالى : ﴿ وَلا تَجَادَلُوا أَهُلَ الْكَتَابِ إِلاّ بَالْتِي هِي أَحَسَنَ إِلاّ الّذِينَ ظَلَمُوا مَنْهُم وَقُولُوا آمَنَا بالذّى أَنْزَلَ إِلَيْنَا وَأَنْزَلَ إِلِيكُمْ وَإِلْهَنَا وَإِلْهُكُمْ وَاحْدَ وَنَحْنَ لَهُ مَسْلَمُونَ ﴾ [ العنكبوت : ٤٦] . (٢) رواه البخارى في الأنبياء \_ باب قول الله تعالى : ﴿ وَإِنْ يُونِسَ لَمْنَ المُرسِلِينَ ﴾ ٤ / ١٩٤ ومسلم في الفضائل \_ باب في ذكر يونس عليه السلام وقول النبي عَلَيْكُمْ « لا ينبغي لعبد أن يقول أنا خير من يونس بن متى » ٧ / ١٠٢ .

إن النبى — عَلَيْظُة ب كره أن يفضل على يونس بن متى ، وهذا تواضع منه لله أولًا .. وثانياً : رغبة في إطفاء الفتن ومنْع المسلمين أن يحرجوا اليهود أو النصارى بتفضيله على أنبيائهم .. فهل ارعوى أهل الكتاب لهذا المسلك ، وتأدبوا مع المسلمين ، وقدَّروا هذه المواقف النبيلة ؟! .

لم يقع هذا !! .

والسبب أن المسلمين يؤمنون بأنبيائهم ، ويصدقون برسالتهم ، وهؤلاء لا يؤمنون بنبينا ، ولا يصدقون برسالته ، والمسلمون لا يرون حرجاً فى أن يبقى أهل الكتاب على عقائدهم ، وأن يجمع الكل وطن مشترك ، أما أهل الكتاب فكانوا يرون حرجاً فى أن يبقى المسلمون على توحيدهم وقرآنهم ونبوتهم ورسالتهم الجديدة !! .

هذا المعنى جعل موقف المسلمين \_ لابد أن يكون \_ دقيقاً ، ولذلك أمرهم الله بأن يكونوا \_ من أهل الكتاب \_ على حذر ، فليحسنوا إليهم ، ولكن لا ينبغى أن يستعينوا بهم فى شئون السياسة الإسلامية ، أو أن يطلعوهم على خباياها ، قال تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا بطانة من دونكم لا يألونكم خبالاً ودوا ما عنتم قد بدت البغضاء من أفواههم وما تخفى صدورهم أكبر قد بينا لكم الآيات إن كنتم تعقلون . ها أنتم أولاء تحبونهم ولا يحبونكم وتؤمنون بالكتاب كله وإذا لقوكم قالوا آمنا وإذا خلوا عضوا عليكم الأنامل من الغيظ قل موتوا بغيظكم إن الله عليم بذات الصدور ﴾ [آل عمران : ١١٨ ، ١١٨].

هذه التعاليم قُصد بها أن تستطيع الأمة الإسلامية السير دون عائق ودون مؤامرات داخلية ودون أن تشعر بغش يتخلل كيانها ويسيء إليها .

وبدأ المسلمون \_ فعلًا \_ يتجمعون على هذا الأساس ، ويبنون وحدتهم على ذلك الهدف الواضح ، بَيْدَ أن أهل الكتاب بَيَّتُوا أمراً هوأن يبذلوا الجهود مستميتة لجعل الفرقة تَدِب بين المسلمين ، فهم يشعرون بأن المسلمين إذا قامت لهم وحدة فإن وحدتهم سَتُنْجح رسالتهم ، وتؤصّل

مبادئهم ، وتجعلهم يداً واحدة على من سواهم فلا يمكن أن يُغلبوا .

حاول اليهود ذلك في « المدينة » عندما نظروا فوجدوا أن المهاجرين من « مكة » وأن رجال « الأوس » ورجال «الخَزْرَج » الذين أكلت العداوات قلوبهم قديماً قد أصبحوا أنصار الله ، ثم أصبح الأنصار والمهاجرون جميعاً إخوة . كان اليهود يشتغلون بالربا بينهم وبيع السلاح لهم ، كانوا ينتفعون بالعداوات المهتاجة التي تثير هؤلاء على أولئك ، وتجعل الدم لا يجف من بيوتهم !! .

إذن لا بد من تمزيق هذه الوحدة ، وحاولوها \_ فعلًا \_ وكادوا ينجحون لولا أن تدخل النبي الله وأطفأ الفتنة في مهدها ، ونزل قوله تعالى \_ في سورة آل عمران \_ : ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّينَ آمنوا إِنْ تَطَيُّعُوا فَرِيقاً مَنَ الذَّينَ أُوتُوا الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين . وكيف تكفرون وأنتم تتلي عليكم آيات الله وفيكم رسوله ومن يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط مستقيم ﴾ [آل عمران : ١٠١ ، ١٠٠ ] .

فعرف المسلمون أنها نزغة شيطان كادت تَحْطِم كِيانهم ، وتُضيعُ يومهم وغدهم ، وتُغضب عليهم ربهم ، وتردهم إلى الجاهلية التى خَلَصوا من شرورها ، وعرفوا أن الله شرَّفهم بهذا الدين ليكونوا به أمة خير ، وليكونوا حُرَّاساً على تعاليمه ، وليكونوا أساتذة للإنسانية كلها بما أودع الله في هذه التعاليم من حق وبر .

ولذلك حُددت وظيفة هذه الأمة في سورة آل عمران بقول الله جلَّ شأنه : ﴿ وَلَتَكُنَ مَنْكُمُ أُمَةً يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفُ وَيَنْهُونَ عَنْ الْمُنْكُرُ وَأُولِئُكُ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران : ١٠٤].

وأشار إلى أن أهل الكتاب الأولين قد فسدت تعاليم السماء بين أيديهم فأصبح القبيح لديهم حسناً ، والحسن لديهم قبيحاً ، والتوحيد شركا ، وفهمُ الألوهية غلطاً ، فنبههم إلى أنه ما يجوز للأمة الإسلامية أن تقع فى ما وقع فيه أهل الكتاب ، قال تعالى : ﴿ ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات وأولئك لهم عذاب عظيم ﴾ [آل عمران : ١٠٥] .

وأكد رسالة الأمة الإسلامية فقال : ﴿ كُنتُم خَيْرُ أَمَّةً أَخْرَجَتَ لَلْنَاسُ تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ﴾[آل عمران : ١١٠] .

لكن أهل الكتاب ما نسوا أن كيانهم أو نجاحهم ضد الإسلام إنما يتم بتمزيق الوحدة الإسلامية فدأبوا على ذلك ، واستطاعوا على مَرِّ الزمن أن يحدثوا فتوقاً بيننا ، لكن هذه الفتوق سَرْعان ما تندمل جراحاتها ، وتعود الأمة إلى وعيها ، وتستأنف باسم الله مسيرتها ، إلا أن النكبة الكبرى التي أصابت الأمة الإسلامية في القرن الرابع عشر للهجرة كانت فوق الظنون ، كانت نكبة جائحة تركت آثاراً سوداً إلى يوم الناس هذا في مستقبل الأمة الإسلامية . ذلك أن الدسائس الصليبية واليهودية تلاقت \_ في هذا القرن الحزين الجريح \_ على أمتنا ..

كانت الأمة موحَّدة فى ظل خلافة مريضة معتلة ، لكنها خلافة شبح ، والشبح \_ أحياناً \_ فى الحقول ربما منع الطير المتلصص !! كانت الخلافة شبحاً ، ولكن هذه الخلافة وقفت دهراً ضد الاستعمار العالمي ، وبوسائلها الضعيفة قدرت على أن تصنع شيئاً ، فكان هدف الصليبية والصهيونية معاً ضرب دولة الخلافة ضرباً يجيء إلى صميمها فينال منه شر منال .. واتصل الانكليز \_ فعلًا \_ بالعرب عن طريق « الشريف حسين(١) » والانكليز ما كانوا مخلصين للقرآن أو السنة ، ما كانوا ولن يكونوا مخلصين لأهل البيت ، ما كانوا ولن يكونوا رحماء بالإسلام وأمته .

لكن الرجل الطامع الأناني اتفق مع الانكليز على ضرب الأتراك .

كان الأتراك ظَلَمة \_ فعلًا \_ وكان العرب خَوَنَة \_ فعلًا \_ وكانت النتيجة أن ذبح العرب الأتراك في الحرمين !! وهُزم الأتراك هزيمة منكرة بسبب خيانة العرب لهم ، والعرب يقولون : خُنَّاهم لأنهم ظلمونا !! على كل حال الذي كسب المعركة الكفر والإلحاد !! .

 <sup>(</sup>۱) هو الحسين بن على ( ۱۲۷۰ ــ ۱۳۵۰هـ = ۱۸۵۶ ــ ۱۹۳۱ م ) أول من قام فى
 الحجاز باستقلال العرب عن الترك وآخر من حكم مكة من الأشراف الهاشميين .

وكانت النتيجة أن الأمة العربية سقطت خلافتها الشبح، وانقسم بعضها \_ بعد ذلك \_ كما ينقطع حبل السُّبْحَة(١) فتنتثر السُّبحة مائة حبَّة أو ثلاثين حبة حسب ما فيها من حبات !! .

انتثرت \_ فعلًا \_ الخيوط التي تجمع الأمة الإسلامية ، وأصبحت هذه الأمة لا يعرف بعضها الآخر!! .

ولو سألت أى مثقف فى الجامعة ــ الآن ــ : أتعرف أن فى « توجو » (٢) مسلمين يمثلون أكثر الدولة ؟ .

لقال لك : ما « توجو » ؟ ما « ملاوى(٣) » ؟.

دول إسلامية ، لكنه لا يدرى ، ما يدرى أحد عن الإسلام فى « أسيا» شيئاً ، ما يدرى « أفريقيا » شيئاً ، ما يدرى أحد عن الإسلام فى « آسيا» شيئاً ، ما يدرى أحد أن المسلمين \_ الآن \_ يبلغون ثمانمائة مليون فى العالم (٤) ، وحرب الإحصاءات \_ وهى حرب خبيثة \_ جعلت المسلمين أنفسهم ما يعرفون عددهم !! .

وقد قلت \_ بناء عن إحصاءات دقيقة من مصادر أمريكية \_ : إن المسلمين \_ الآن \_ في « الحبشة »(°)نحو ٧٠٪ ولكن الكثرة المسلمة مسحوقة ، والمسجد في « أديس أبابا » تحيط به بيوت البغايا!! .

هذا التمزيق جعل الأمة مُجَهَّلة في كيانها ، ولكن على رأس من يقع وزر هذا الجهل ؟ .

الحق يقال : إنه يقع على الأمة العربية !! لماذا ؟ لأن « العرب هم دماغ الإسلام وقلبه » احفظوا هذا التعبير ..

<sup>(</sup>١) السُّبُحة والمِسبحة : خرزات منظومة للتسبيح .

 <sup>(</sup>٢) جمهورية أفريقية حديثة تقع فى غرب القارة لها شريط ساحلى يطل على خليج غينيا لمساقة
 ٣٣ كم تجاورها من الشرق داهومى وفى الغرب غانا وتتصل حدودها الشمالية بجمهورية فولتا العليا ،
 وعاصمتها لومى .

<sup>(</sup>٣) جمهورية أفريقية تقع شرق وسط أفريقيا ، وعاصمتها زمبا .

<sup>(</sup>٤) وقد وصلت النسبة الآن إلى ألف مليون أى ربع سكان العالم .

 <sup>(</sup>٥) الاسم العربى الذى كانت وما زالت تُعرف به دولة أثيوبيا فى الوقت الحاضر ، وتقع شرق أفريقيا والعاصمة أديس أبابا .

ما دام القرآن عربياً ، وما دامت السنة عربية ، وما دامت الثقافة الإسلامية عربية ، وما دامت الثقافة عربية عربية ، وما دامت الكعبة ــ قبلة المسلمين ــ فى بلاد عربية فمعنى ذلك أن الجنس العربي ــ بلغته ودينه ــ هو المسئول عن العالم . الإسلامي كله !! .

وعرف الاستعمار هذا ، وأدرك أن العرب إذا استيقظوا باسم الإسلام تجمع الثمائة مليون مسلم في وحدة كبرى !! فماذا يصنع ؟ .

اجتهد في أن يبعد العرب عن الإسلام ، ونجحت جهوده ، وأذكر لكم مثلًا وحيداً \_ من عشرات الأمثلة التي أعرفها ، وربما كتبتها يوماً \_ « قبرص »(١) بلد إسلامي ، فتحه المسلمون بعد أن فتحوا « مصر » ، فعمر الإسلام في « قبرص » يقل عشر سنين عن عمر الإسلام في « مصر » لأن « مصر » حررت من الاستعمار الروماني في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ وحررت « قبرص » من الاستعمار الروماني في عهد الخليفة الراشد عمر بن في عهد الخليفة الراشد عمر بن في عهد الخليفة الراشد عمر بن الخطاب \_ رضى الله عنه \_ وحررت « قبرص » من الاستعمار الروماني في عهد الخليفة الراشد عثمان بن عفان \_ رضى الله عنه .

ولرواة السنة الشريفة قصة لـ « قبرص » هذه ، أحب أن تُعرف .. عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : كان رسول الله عين يدخل على أُمِّ حَرام بنت مِلْحَان فَتُطعمه ، وكانت أم حرام تحت عُبادة بن الصامت ، فدخل عليها رسول الله عين فأطعمته وجعلت تفلى رأسه ، فنام رسول الله عين أله عين فلا الله عين الله الله الله عين الله الله عين اله عين الله عين ا

 <sup>(</sup>۱) تقع فى شرق البحر الأبيض المتوسط وهى جزيرة قبالة سواحل سوريا من ناحية الغرب
 وسواحل تركيا الجنوبية وهى ضمن المجموعة الأسيوية وتبلغ مساحتها ٣٥٧٢ ميلًا مربعاً .

ابن أبي سُفيان ، فصُرِعت عن دابَّتها حين خرجت من البحر فهلكت »(١).

فلننظر كيف حققت الأيام رؤيا نبينا عَلَيْكُم ؟ ومن الملوك الذين يركبون أمواج البحر ؟ وماذا صنعوا ؟ قال التاريخ : كان المسلمون في حرب مع دولة الرومان ، ودولة الرومان هي السبب في هذه المعارك لأنها قتلت رسل النبي عَلَيْكُم ، واشتبكت مع المسلمين \_ على عهد النبي \_ على عهد النبي عَلَيْكُم ، واشتبكت مع المسلمين \_ على عهد النبي \_ على المسلمين \_ على الإسلام .

دولة الرومان دولة استعمارية عجوز هَزمت المسلمين في « مُوْتة » وانسحبت دون قتال في « تُبُوك » ، فكان على المسلمين أن يواجهوا الموقف ، وواجهوه واحتلوا « الشام » بعد أن حرروها من الرومان ، واحتلوا « مصر » بعد أن حرروها وكانت مستعمرة ذليلة وضعيفة داخل النطاق الروماني الذي أكلها مادياً ومعنوياً ، فكان دخول الإسلام في « مصر » إحياء لها ، ومضى القتال في طريقه بعد وفاة عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، وشرع عثمان بن عفان رضى الله تعالى عنه يؤدى دوره ، وكان يعلم أن رأس الأفعى في « القسطنطينية »(٢) .

يقول التاريخ: ذهب عبادة بن الصامت ـــ رضى الله عنه ـــ وذهبت معه زوجه ـــ أم حرام بنت ملحان ـــ وقاتلوا فى « قبرص » إلا أن المرأة أدركتها الوفاة فى « قبرص » فماتت فيها ، ويُعرف قبرها ـــ إلى الآن ـــ بقبر المرأة الصالحة(٣) !!

 <sup>(</sup>١) رواه البخارى فى الجهاد والسير ــ باب الدعاء بالجهاد والشهادة للرجال والنساء
 ٤ / ١٩ ومسلم فى الإمارة ــ باب فضل الغزو فى البحر ٦ / ٤٩ .

وأم حرام بنت ملحان : هي أخت أم سليم و خالة أنس بن مالك . تحت عبادة بن الصامت : أي زوجاً له . تفلى : يعنى تفتش شعر رأسه لتستخرج هوامّه ، وإنما كانت تفلى رأسه لأنها كانت منه ذات محرم من قِبل خالاته لأن أم عبد المطلب كانت من بني النجار . ثبج هذا البحر : أي وسطه أو معظمه أو هَوْله . ملوكاً : بنزع الخافض أي مثل ملوك .

 <sup>(</sup>۲) عاصمة الإمبراطورية الرومانية ، بناها الإمبراطور قسطنطين (۳۳۰) م في بيزنطة القديمة وسميت باسمه .

<sup>(</sup>٣) انظر البداية والنهاية ٧ / ١٥٣ فتح قبرص .

فماذا حدث لقبرص بعد ثلاثة عشر قرناً من امتلائها بالإسلام ؟ عندما هاجم الانكليز «مصر» واحتلوها احتلوا «قبرص»، كيف ؟

كانت « تركيا » موجودة ، ودولة الخلافة قائمة ، لكنها دولة ضعيفة ، فاتفق الانكليز مع الأتراك الذين يحكمون « قبرص » \_ وكانوا يحكمون « قبرص » لأن « قبرص » كانت تتبع « الشام » ، و « المُحافظ » في « الاسكندرونة » أو « أنطاكية » وكانت هذه ولاية شامية \_ هو الذي يتولى شؤون « قبرص » لأنها قريبة من الساحل السورى ، ففرض الانكليز على الدولة العُثمانية أن يقيموا قاعدة لهم في « قبرص » وأقاموا القاعدة ، ورفض السكان المسلمون أن يعاونوا الانكليز ، فماذا صنع الانكليز ؟.

بدأوا يستأجرون عُمَّالًا يونانيين ، فكان مجىء العُمَّال اليونانيين أول الوجود اليوناني في « قبرص » وبدأوا يكثرون ، فماذا حدث ؟

قرر اليونانيون أن يأخذوا « قبرص » من الإسلام ودولته !! أكانت « قبرص » فى تاريخها الماضى السحيق تتبع اليونان يوماً ؟ لا . يقول التاريخ : ما كانت « قبرص » تتبع اليونان يوماً من الأيام ، فماذا حدث ؟

المؤامرات العالمية التي أرادت أن تضرب الإسلام جعلت العرب يؤيدون « قبرص » اليونانية ضد « قبرص » الإسلامية !!

هذا ما حدث، أننا مُضِياً سَنا فَى محاربة الأتراك المسلمين قررنا أن ننضم إلى « مكاريوس »(١) .. واليونان ضد الأتراك المسلمين !! ما هذا ؟!

بلغت الوقاحة بالسياسة الاستعمارية العالمية أن أوعزت لمنفّذيها أن يستقدموا « مكاريوس » إلى « القاهرة » وأن يزور إدارة « الأزهر » ليقال : إن الأزهر مع اليونانيين القبارصة ضد المسلمين القبارصة !!

 <sup>(</sup>۱) اسقف یونانی ارثوذکسی قبرصی ، زعیم حرکة الوحدة مع الیونان منذ ۱۹۵۰ ، انتخب
 رئیساً لجمهوریة قبرص الجدیدة فی دیسمبر ۱۹۵۹ .

العرب إذا قرروا محاربة الإسلام فإن الله عزَّ وجلَّ لا بد أن يذلهم ، وأن يخزيهم ، وأن يُسَوِّد بالهزائم وجوههم ، وأن يجعل الدنيا تسخر منهم !!

لقد قلت : إن العداوات التي تعمل ضد الإسلام كثيرة ...

العالم الإسلامي يمتد على رُقعة بين المحيط الأطلسي والمحيط الهادى ، أكبر رُقعة في تجمعات البشرية ، ثمانمائة مليون مسلم يملكون أحشاء العالم بين أصابعهم ، يملكون مَمَرَّاته الكبرى ، يملكون طاقاته الموجِّهة ، ما يشكو العرب أو المسلمون فقراً !!

لكن الذى حدث أن الهجوم على الإسلام بدأ بعد تدويخ الفكر العربى فإذا المسلمون فى آسيا يؤخذون أخذاً فى ظل « رُوسيا القيصرية » ثم فى ظل « روسيا الشيوعية »!!

البلاد التى أنجبت الإمام « البخارى » والإمام « مسلم » وأنجبت « فخر الدين الرازى » وأنجبت « جار الله الزمخشرى » وأنجبت خدم القرآن فى باب الإعجاز واللغة : « سيبويه » و « الجرجانى » و « السَّكَّاكِي » وغيرهم وغيرهم من علماء الدين واللغة !!

البلاد التي أنجبت أولئك العمالقة ليست عليها ـــ الآن ـــ راية تقول : لا إله إلا الله !!

الراية التي عليها راية كافرة ملحدة تنكر الألوهية أصلًا !!

أما المسلمون في « الهند » فيعلم الله كم يعانون ، المسلمون في « باكستان »،المسلمون في بقية الأرض الإفريقية والأسيوية ممزقون !!

أتدرون من يجمع شملهم ؟ العرب ، العرب إذا رجعوا إلى الإسلام ، أتدرون من يجمع شمل العرب ؟ « مصر » إذا تمسكت بالإسلام !!

نحن بين قراءاتنا لسورة آل عمران عندما نتأمل قوله تعالى : ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكروأولئك هم المفلحون ﴾ [ال عمران : ١٠٤] . وعندما نتأمل قوله تعالى : ﴿ كُنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ﴾ [آل عمران: ١١٠]. ندرك أن المكلف بهذا الكلام ابتداء الذين يعرفون اللسان العربي ...

المسلم الهندى مسكين ما يعرف العربية ، المسلم الزنجى مسكين ما يعرف العربية ، فإذا جاء حكم ما يعرف العربية ، فإذا جاء حكم عربى وقرر أن يحارب التجمعات الإسلامية ، أو يقف لها بالمرصاد ، أو أن يطعن فى نيات أصحابها فإن هذا إنما يخدم الذين يريدون الإجهاز على الإسلام والنيل منه !!

إن أشياء كثيرة يجب أن تُعرف ، وأن تُنقد ...

مِنْ أسوأ ما أصاب الأمة الإسلامية في القاهرة \_ والقاهرة هي العاصمة الثقافية للعالم الإسلامي \_ أن الجهاز الذي كُلِّف برعاية العقيدة واللغة وحراسة الآداب العربية أصابه عَطَب !! إنه لمن المحزن أن أعلم أنه في يوم الأربعاء الماضي أقامت كُليَّة اللغة العربية \_ في الأزهر \_ حفلًا مَثَّلت فيه رواية « الصَّديقين » \_ والرواية فيلم هندي !!

ولا أدرى ما الذى يجعل كلية من كليات الأزهر تَشْغل نفسها بتمثيل فيلم هندى ؟ لا أدرى السبب ، ولكن الذى أدريه أن اللغة العربية منكوبة ، وأنها مهددة في يومها ومستقبلها ، وأن من عجائب الزمن أن كلية دار العلوم أرسلت مبعوثاً لها إلى « لندن » كي يدرس فقه اللغة في « لندن » !! في هذه السنة يقع هذا ، سبحان الله .

أين كلية اللغة العربية ؟ مشغولة بتمثيل فيلم هندى !! أين فقه اللغة ؟ لا تدرى عنه شيئا . لو كان لفقه اللغة أساتذة ما أرسلت « دار العلوم » إلى « لندن » مبعوثاً يتعلم فقه اللغة هنالك ، وهل « لندن » تُعَلِّم فقه اللغة ؟ هذا عجب !! والأعجب من هذا أن « الأزهر » \_ في كلية البنات \_ أرسل فتاة لتتعلم الفلسفة الإسلامية في « لندن » !!

إننا وَرِثنا مجتمعاً ظل جباناً في نقد الحكومات وأجهزة الحكومة ، ظل جباناً لأن الناقد كان يُعتقل أو يُسجن أو يُضرب أو يُهان !!

وَجَنَتِ الأَمَةَ العربية \_ في مصر \_ ثمرات هذا الجبن أن أذلها الله ، ومكَّن العدو منها ، ثم بدأنا نتوب ونتراجع ونأخذ طريقنا إلى ربنا صحيحاً .

فلنعلم أن العقلية الخربة التي ظلت عشرين سنة تعبث لا تزال موجودة ، وأن هذه التصرفات يجب أن تطارد وإلا فلسنا أمة تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر .

ما معنى أن يرسل « الأزهر » فتاة تتعلم الفلسفة الإسلامية فى « لندن » ؟ أو ترسل « دار العلوم » شخصا يتعلم فقه اللغة فى « لندن » ؟

إننا بدل أن نُحِسَّ العار والخزى جئنا برواية فيلم هندى نمثله فى كلية اللغة العربية !!

هؤلاء الناس يظنون أن التقدم فى مخاصمة الإسلام ، وأن المدنية فى مخاصمة اللغة العربية والقرآن الكريم والسنة النبوية .

إننى أعلم أن بعض الذين حملوا الدكتوراه من العواصم الأجنبية لا يسآوون شيئا !! وأن الورق الذى يؤخذ من « لندن »أو« باريس » ورق مزور !!

إنني أُقول هذا لأداوى عقدة الوضاعة في نفوس المثقفين عندنا .

لِنَعُدُ في « مصر » إلى كتاب ربنا وسنة نبينا \_ عَلَيْكُ \_ ومناصرة الإسلام ، وتصحيح الأجهزة المسئولة عنه .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

## الخطية الثانية

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين.

وأشهد أن سيدنًا محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

عباد الله : أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل ومن باب إحقاق الحق وتقدير الناس أذكر لكم أن الأخ الجليل مدير مكتب الأستاذ الأكبر شيخ الجامع الأزهر اتصل بى وقال لى : إن الإمام الأكبر(١) اعترض الرواية أو الحفلة الماجنة التى نددت بها فى الأسبوع الماضى ، وأنه طلب معاقبة المسؤولين عن وضع برامجها !!

إننى أريد أن أقرر هذا ، وأقرر معه \_ أيضاً \_ أن الإمام الأكبر رجل فيه خير كثير لأنه هو الذى أوقفنى هذا الموقف ، وهو الذى جاء بى إلى هذا المسجد ، وهو الذى تفاءل خيراً فى المسجد ، وهو الذى تفاءل خيراً فى أن المسلمين سوف يحتشدون هنا \_ لا حول شخص ولكن \_ حول فكرة أن المسلمين سوف يحتشدون هنا \_ لا حول شخص ولكن \_ حول فكرة أن الإسلام يجب أن تعلو رايته ، وأن تنتصر جبهته ، وأن يثوب إليه الذين ابتعدوا عنه وخافوا من الانتساب إليه .

جزاه الله خيرا على هذا كله .

هذه واحدة ، وواحدة أخرى أرى نفسي مُلزماً بها ، إن هذا المسجد

<sup>(</sup>١) الدكتور الشيخ عبد الحليم محمود ـــ رحمة الله عليه .

بذل من أجله وعانى فى تعميره السيد الكريم / محافظ القاهرة ، والرجل الآن \_ مريض ، نُقل من مكتبه مريضا ، أظن واجب الوفاء يفرض على المسلمين فى هذا المسجد أن يسألوا الله له العافية ، نحن نسأل الله من قلوبنا أن يصحح له بدنه وروحه وأن يُسبغ عليه ثوب العافية ، وأن يرده إلى عمله فى خدمة هذا المسجد وخدمة الإسلام وأن يجعله مثلا صالحاً لإخوانه المحافظين كى يؤدوا واجبهم لحدمة هذا الدين العزيز .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١)

﴿ رَبُّنَا اغْفُرُ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غَلَا لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠] .

عباد الله :

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨ / ٨١ .

### ع تأملاك في سومة آل عمران غزوة أحُدكا تحدّث عنها السورة

خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه في ١ / ٣ / ١٩٧٤

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فمن لطف الله بعباده المؤمنين أنه إذا وقع منهم خطأ طمأن قلوبهم بتقديم العفو عنهم قبل أن يذكر الذنب الذى فرط منهم ، وذلك على نحو ما قال لنبيه \_ عليه الصلاة والسلام لمَّا قبِل الأعذار المُخْتَلَقَةَ التي تقدم بها المنافقون \_ : ﴿ عفا الله عنك لم أذنت لهم حتى يتبين لك الدين صدقوا وتعلم الكاذبين ﴾ [النوبة: ٣٤] .

وفى أواخر سورة آل عمران \_ فى النصف الأخير منها ، النصف الذى تضمن معركة « أحد » \_ نجد أن رب العالمين فتح أبواب المتاب ، ويَسَّر للمسلمين الذين وقعت منهم أخطاء أن يرجعوا إلى ربهم ، وأن يتخلصوا من أخطائهم ، وأن يجدوا الطريق أمامهم مفتوحاً لإحراز الثواب الكثير ، وذلك فى قول الله جل شأنه : ﴿ وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين ﴾ [آل عمران : ١٣٣] .

ان هذه الآية وما بعدها نزلت فى أثناء الكلام عن معركة « أحد » وما وقع فيها من أحداث .

خطب الغزالي – المجلد الثاني

والحديث عن معركة « أحد » بدأ من قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ غِدُوتُ مِن أَهِلُكُ تَبُوى، المؤمنين مقاعد للقتال والله سميع عليم ﴾ [ آل عمران : ان خدوت من أهلك : أى خرجت في الصباح تَرُصُّ المؤمنين في الصفوف التي يقفون فيها كي يؤدوا حق الله عليهم في الدفاع عن عاصمة الإسلام ، وعن حمى العقيدة ، ورَدِّ المهاجمين الذين يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم .

بدأ الكلام من هذا الموضع ، ثم قبل أن تُذكر الهزائم التي وقعت ، والآلام التي أحسَّ بها المؤمنون في قوله تعالى : ﴿ قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴿ ولا تمنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ [آل عمران : ١٣٧ ، ١٣٩].

قبل أن تذكر هذه الهزائم نجد هذه الآيات: ﴿ وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين ﴿ آل عمران اسماء عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين ﴿ اللَّهِ السماء والسماء والمعافين عن الناس والله يحب المحسنين ﴾ والضراء والكاظمين المغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين ﴾ [آل عمران : ١٣٤] من المتقين يقيناً كل من يقع منه خطأ ثم يسارع بالخلاص منه ، والتوبة إلى الله بعده ، والبعد عنه جهد الطاقة .

وهذا من رحمة الله بعباده ، فإنه لم يفترض المؤمنين معصومين ، وإنما فرض فى الطبيعة البشرية أنها تخطىء فالحطأ جزء من كيانها ، وما يجرؤ أحد على القول بأنه لم يقترف طول حياته ذنباً ، ولم يفرط فى جنب الله ويقع منه التقصير ، ما يجرؤ أحد على القول بهذا ..

ولذلك فإن من عناصر التقوى أن يسارع الإنسان بتنظيف نفسه من الخطيئة إذا هو سقط فيها : ﴿ والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ومن يغفر الذنوب إلا الله ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون . أولئك جزاؤهم مغفرة من ربهم وجنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيهاونعم أجرالعاملين ﴾ [آلعمران : ١٣٥ ، ١٣٥] . ووقعت وبالنسبة إلى الرجال الذين اشتركوا في معركة ﴿ أحد ﴾ ووقعت الهزيمة — إن صح التعبير — وهم يقاتلون ، فإن الله تعالى أعلن صفحه عما بدر منهم : ﴿ إن الذين تولوا منكم يوم التقى الجمعان إنما استزلهم بدر منهم : ﴿ إن الذين تولوا منكم يوم التقى الجمعان إنما استزلهم

الشيطان ببعض ما كسبوا ولقد عفا الله عنهم إن الله غفور حليم ﴾ [آل عمران: ١٥٥].

والكلام عن معركة «أحد» يحتاج إلى شيء من التوضيح والتفصيل، فإن الهزائم لا تستوى، هناك هزائم تقع لأصحابها بعد أن أعدوا الخطة للمعركة، وبعد أن بذلوا الجهد في بلوغ النصر الذي يحرصون عليه، ولكن عدوهم انتزع النصر منهم لأنه أكثر عدداً، أو لأنه أشد سلاحاً، أو لأنه أحكم خُططاً، أو لأسباب أحرى قضت بها حكمة الله جل شأنه.

والمعارك من هذا النوع التي تصاب الأمم فيها بهزائم هي معارك تُعتبر الهزائم فيها عوارض مؤقتة ، فقد انهزم « الألمان » في المعركة الأخيرة لهم في الحروب العالمية الثانية ، ولكن الهزيمة التي أدركتهم لم تنل من عبقريتهم العسكرية ولا الصناعية ، وإنما عرضت لهم الهزيمة لظروف فوق الطاقة ، وسرعان ما تغلبوا عليها ، ولم تمض سنون حتى تجاوزوا الهزيمة ، ورجعوا إلى مصاف الدول العظمي ، وكذلك « اليابان » ٠٠ والهزيمة التي وقعت في « أحد » من هذا القبيل . هناك لقاء بين العمالقة ، ربما قرأ القارئون أنباء الملاكات والمصارعات التي تقع في حلائب(١) الرياضة بين ناس بلغوا منتهي القوة ، فما يهزم أحدهم الآخر إلا بعد عناء وجهد .

هذا نوع من الهزيمة \_ كما قلنا \_ يستطيع المهزوم فى عواقبه أن ينهض على عجل ، وأن يداوى جراحاته برجولة ، وأن يستأنف السير فى الدنيا بقدرة ، لأن كيانه صُلب ، ولأن ما وقع له عارض مؤقت .

ولیست كذلك الهزائم التی أصابت المسلمین فی أیام أخری من تاریخهم ، انهزم المسلمون فی « الأندلس » وخرجوا تاركین هذا الفردوس المفقود ، وبكی القائد الخارج لمَّا وجد أن ماضیاً عریقاً قد ضاع ، وأن مُلكاً ضخماً قد تلاشی ، فقالت له أمه :

ابك مثل النساء ملكاً تولى لم تحافظ عليه مثل الرجال وكانت هزيمة المسلمين في « بغداد » التي أدخلت « التتر »

الحَلْبَةُ : موضع يخصص للملاكمة والمصارعة ونحوهما . والجمع : حلائب .

عاصمتهم من هذا النوع أيضاً ، فإن الخلافة فى « بغداد » كانت صورية ، وكان الخليفة ومَن حوله ناساً ما يعرفون إلا الشهوات المطاعة ، والأهواء المتبعة ، والكهانات الباردة ، والانتساب للنبى عَلَيْكُ له في ورق تُذكر فيه أسماء الآباء ، ولكن ما ينتسبون إليه بالخلق العظيم ، ولا بالفعل الكبير .

ولذلك لما دخل « التتر » « بغداد » كانوا يقاتلون حكاماً من هذا اللون الهابط السخيف الوضيع ، فكانت الهزيمة شيئاً لابد منه . فارق بين هزائم العمالقة وهزائم المهازيل . إن المهزول شخص يمشى وهو ضعيف ، جراثيم العلة تَنْخَر في كيانه ، فلو لم يضربه أحد لسقط بعد قليل من تلقاء نفسه ، لأن العلل تأكل في جسمه ، فالمعركة التي وقع فيها لم يهزم فيها لأنه لقى هزيمة عارضة ، إنما هُزم فيها لأنها كشفت ضعفه الحقيقي ، وبينت ما في كيانه من علل .

ومن هذا النوع ما أصاب العرب سنة ١٩٦٧ م فإن هزائم العرب يومئذ كانت شيئاً طبيعياً ، فإن الله تعالى لا يهزم العلم أمام الجهل ، ولا يهزم النظام أمام الفوضى ، ولا يهزم إخلاص القادة لأممهم أمام خيانة القادة لشعوبهم !! .

الفارق كبير بين هزيمة وهزيمة ، هناك هزائم تقع لأصحابها فيشعر المنتصر بأن خصمه رجل كبير ، وأن انتصاره عليه انتصار له ثمنه ، وهناك هزائم تقع لأصحابها فيشعر المنتصر بأنه إنما كان يقاتل من لا وزن لهم ولا قيمة !! .

الذين اشتركوا في معركة « أحد » طراز من الرجال لا نظير له في الدنيا ، ولذلك يرفض بعض المؤرخين القول بأن هزيمة وقعت في « أحد » ويكتب السيرة النبوية على هذا الأساس ، ويقول : لقد وقع قتال فعلا ، ولكن موقف المسلمين في نهايته يشبه موقف المشركين .

كان يمكن أن نقول: إن المسلمين انهزموا لو أن شبراً من أرض « المدينة » احتُل ، ولكن ما احتل شبر من الأرض .. كان يمكن أن نقول: إن المسلمين انهزموا لو أن ما أصابهم أسقطهم في الحَلْبة فلم

يستطيعوا نهوضاً .. لكنهم بعد يوم كانوا يشتدون فى دروب الصحراء يطاردون العدو ، ويطلبون منه أن يتوقف كى ينازلوه مرة أخرى .. ثم شىء أخير وهو أنهم دخلوا المعركة بإيمان راسخ ، ويقين باذخ ، فانتصروا فى أولها انتصاراً كاد يكشف جيش الشرك ، بل إن المشركين رُؤوا وهم يشتدون فى الأرض هرباً !! ولولا ما حدث من مخالفة لأوامر النبى عَلَيْكُ مَا كانت الحسائر التى نزلت بالأمة الإسلامية يومئذ .

لكى ندرك من هم الرجال الذين قاتلوا فى «أحد» أعرض هذه القصص لنعرف كيف يصنع الإيمان البطولة ، وكيف يُغرى بالتضحية ، وكيف يُحبب إلى الناس لقاء الله ، وكأنه ذهاب إلى حفل تكريم يسعى الإنسان إليه ببشاشة ورغبة !! إن الرجال الذين يكتبون التاريخ بدمائهم ، ويوجهون زمامه بعزماتهم هم الذين صلُوا هذه الحرب فى «أحد» وحفظوا بها مصير الإسلام فى الأرض .

رُوى أن « حثيمة » قُتل ابنه في معركة « بدر » فجاء إلى رسول الله عليها عريصاً ، عليها عريصاً ، وكنت \_ والله \_ عليها حريصاً ، حتى ساهمتُ ابنى في الخروج ، فخرج \_ في القرعة \_ سهمه ، فرزق الشهادة ، وقد رأيت البارحة ابنى في النوم في أحسن صورة ، يَسْرح في غُرا الجنة وأنهارها ، يقول : الحق بنا ترافقنا في الجنة ، فقد وجدت ما وعدني ربى حقاً . وقد أصبحت يا رسول الله مشتاقاً إلى مرافقته ، وقد كبرت سنى ، ورَقَّ عظمى ، وأحببت لقاء ربى . فادع الله يا رسول الله أن يرزقنى الشهادة ومرافقة سعد في الجنة . فدعا له رسول الله عَيْقَالُم بذلك يُوقِق بأحد شهيداً (١) .

وكان «عمروبن الجَموح » أعرج شديد العرج ، وكان له أربعة أبناء شباب يغزون مع رسول الله عَلِيْكُ ، فلما توجه إلى « أحد » أراد أن يخرج معه . فقال له بنوه : إن الله قد جعل لك رخصة ، فلو قعدت ونحن

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ٢٠٨/٣ ولم أقف عليه الآن وأما قصة الاستهام على الخروج فى بدر واستشهاد سعد فى هذه المعركة فقد رواها الحاكم ١٨٩/٣ ورواها أيضاً ابن المبارك وموسى بن عقبة كما في الإصابة ٢٠/٢ .

نكفيك ، وقد وضع الله عنك الجهاد ، فأتى عمرو رسول الله عَيِّلَيْهِ فقال : إن بَنَّى هؤلاء يمنعوننى أن أجاهد معك ، ووالله إنى لأرجو أن أستشهد فأطأ بعرجتى هذه فى الجنة ، فقال له رسول الله عَيْلِيَّة : أما أنت فقد وضع الله عنك الجهاد ، وقال لِبَنيه : وما عليكم أن تدعوه لعل الله عز وجل أن يرزقه الشهادة . فخرج مع رسول الله عَيْلِيَّة فقتل يوم « أحد » شهيداً(١) .

وقال « النعمان بن مالك » : يا نبى الله لا تحرمنا الجنة ــ وذلك قبل نشوب القتال ــ فو الذى نفسى بيده لأدخلنها ، فقال له رسول الله عَلَيْتُهُ : بم ؟قال : بأنى أحب الله ورسوله ولا أفر يوم الزحف . فقال له رسول الله عَلَيْتُهُ : صدقت . واستشهد يومئذ(٢) .

وقال « عبد الله بن جحش » فى ذلك اليوم : اللهم إنى أقسم عليك أن ألقى العدو غداً فيقتلونى ثم يبقروا بطنى ، ويجدعوا أنفى وأذنى ، ثم تسألنى : فيم ذلك ؟ فأقول : فيك(٣) .

هذه صورة للرجولة الفارعة التى اصطدم بها الكفر أول المعركة وآخرها فماد أمامها ، واضطربت من تحت أقدامه الأرض ، فما ربح شيئاً فى بداية القتال ، ولا انتفع بما ربح آخره .

وهذا اللون من البطولة مدفون تحت جدران التاريخ الإسلامي القائم إلى اليوم .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن هشام ۳۱/۳ عن ابن اسحاق قال : وحدثنى أبى إسحاق بن يسار عن أشياخ من بنى سلمة .. قال الألبانى : وهذا سند حسن إن كان الأشياخ من الصحابة وإلا فهو مرسل . وبعضه في المسند ۲۹۹/ من حديث أبى قتادة رضى الله عنه وزاد : « فقتلوا يوم أحد هو وابن أخيه ومولى لهم ، فمر عليه رسول الله عليه فقال : « كأنى أنظر إليك تمشى برجلك هذه صحيحة في الجنة » وسنده صحيح ( فقه السيرة للشيخ محمد الغزالي ص ۲۸۱ ) .

<sup>(</sup>۲) قال الألبانى : أورد هذا الحديث الحافظ فى « الإصابة » من طريق السدى . فهو مرسل( المرجع السابق ) .

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم ١٩٩/٣ ــ ٢٠٠ وقال : صحيح على شرط الشيخين لولا إرسال فيه . ووافقه الذهبي . قال الألباني : لكن له شاهد موصول ، وأخرجه البغوى كما في « الإصابة » من طريق إسحاق بن سعد بن أبي وقاص : حدثني أبي أن عبد الله بن جحش قال : .. فذكره بنحوه ، وزاد في آخره : قال سعد : فلقد رأيته آخر النهار وإن أنفه وأذنه معلقتان في خيط . ( المرجع الأسبق ) .

وما يقوم للإسلام صرح ، ولا ينكشف عنه طغيان إلا بهذه القُوى المذخورة المضغوطة فى أفئدة الصديقين والشهداء . كنت مع أخى وصديقى الحاج / حافظ سلامة \_ بطل معركة السويس ، وهو رجل من المؤمنين الحيار \_ قال لى : إن أحدهم سقط « فكه » فى المعركة ، وأخذ الطبيب بخيط « لسانه » فى « حلقه » كى يستطيع أجراء عملية تثبيت الفك الأسفل ، فكان يصرخ أثناء العملية بكلام لم نفهمه ، ثم طلب ورقة فكتب فيها إنه صائم ولا يريد أن يتناول شيئاً حتى يفطر !! .

وقال لى مثل هذا في بعض الضباط الذين قاتلوا بِجَلد ..

وذكر أن روح المسجد هي التي صنعت هذه المقاومة ، قال : إن الإيمان بالله ، وإن الرغبة في مثوبته \_ جل شأنه \_ وإن الحرص على مرضاة الله ، وإن مواريث القرآن والسنة في دمائنا وفي بيئتنا هي التي صنعت هذا اللون من الرجال الذين قاتلوا بقوة ، وحرصوا على مرضاة الله إلى آخر رمق .

وهذا النوع موجود بكثرة ، وينبغى أن تُكتب صحائف ناضرة بسيرته وبأخلاقه، ويقال : هذا ما صنعه القرآن وصنعته السنة فى تكوين أبطال استخرجوا النصر من أشد الأيام ضَنَّا به ، فإن الواقع يوم يُعرف سيُعرف أن « المصريين » ما أدركوا هذا النصر بسهولة ، ولكن الله امتنَّ به على ناس تطلعوا إليه راجين فضله ، تطلعوا إليه بأبصارهم وبصائرهم : ﴿ وَمَا كَانَ الله ليضيع إيمانكم إن الله بالناس لرؤوف رحيم لله ﴾ [البقرة : ﴿ وَمَا كَانَ الله ليضيع إيمانكم إن الله بالناس لرؤوف رحيم لله ﴾ [البقرة :

لكن هل ستُكتب هذه الوقائع الشاهدة بما يضنعه الإسلام في أيام الحرب وأيام السلام ؟ .

أرجو لأن هناك \_ كما أشعر \_ تيارات شاردة زائغة تحاول أن تُخفى عمل الإسلام فى هذه المعركة ، وما تزال هذه التيارات تبذل الجهد لجعل الناس يعودون إلى الأيام الأولى \_ أيام العكوف على الشهوات ، وأيام الجرى وراء الأهواء ، وأيام الكذب على الله وعلى الناس \_ ولكننا لن نقبل

هذا ، فنحن لهم بالمرصاد ، ومعنا جماهير المؤمنين التي أعلنت وفاءها لكتاب الله وسنة رسوله عليه الله و نعود إلى سورة آل عمران وهي تتحدث عن المعركة ، لقد تحدثت فذكرت الكثير ، وما نستطيع أن نذكر هذا الكثير ، لكن أول ما ذكرته الآيات أن الهزائم العابرة لا قيمة لها ، وأن الأمم تدرك ما تريد بجَلدها على تحمل الجراح ومضيها في طريق الكفاح ، ولابد أن تصل إلى ما تبغى أخيراً ، وهذا معنى قوله تعالى : ﴿ ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ [آل عمران : ١٣٩] .

ثم قال القرآن \_ في واقعية ينبغى أن تعرفها الأمم \_ للمهزومين أو للمُتْعبين : ﴿ إِن يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله وتلك الأيام نداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا ويتخذ منكم شهداء والله لا يحب الظالمين ﴾ [آل عمران : ١٤٠].

وهذه الكلمات أو هذه الجُمل تحتاج إلى شرح ، إن انتصار المسلمين في « بدر » جعل دائرة الإسلام تزدحم بطلاب الغنائم ، وطلاب الشهرة ، وطلاب المنفعة ، وطلاب الحكم ، وهذه طبيعة الدنيا ، إذا كان الإنسان في رَغَد وفي قوة أقبل عليه الكثيرون ، والله \_ عز وجل \_ يريد أن يكشف طبائع أولئك الذين ازد حموا حول نبيه عَلِيلية ليبقى منهم الصادقون في إيمانهم المخلصون لربهم ، وليذهب بعيداً أولئك الذين جاءوا حوله انتظار منفعة ، أو ارتقاب مغنم : ﴿ ما كان الله ليذر المؤمنين على ما أنتم عليه حتى يميز الخبيث من الطيب وما كان الله ليذر المؤمنين على ما أنتم عليه الغيب ﴾ الخبيث من الطيب وما كان الله ليطلعكم على الغيب ﴾ [آل عمران : ١٧٩] .

إن الله لا يكشف الناس بوحى فيقول: هذا مخلص، وهذا منافق، ولكنه يختبر المؤمنين، ومَسُّ السراء والضراء فى حياتهم هو الذى يبين أحوالهم، ويكشف حباياهم، فالمنافق إذا اغتنى شعر بالبطر، وإذا افتقر شعر بالقنوط، أما المؤمن فهو متماسك العاطفة، إذا اغتنى حَمد الله فلم يبطر، وإذا تألم حَمِد الله فلم يَقْنَط، وهو بين الصبر والشكر متماسك الحلق، قوى العقيدة، رفيع الرأس.

وبينت الآيات أن الاستشهاد ليس نكبة يُعَزَّى فيها . ولكنه رزق

إلهى ، أو مكافأة سماوية يتخيَّر الله لها من أراد من خلقه ، يتخير الله لها من أراد إعلاء رايتهم ، يتخير الله لها من أراد إعلاء مكانتهم ، ولذلك كان التعبير : ﴿ ويتخذ منكم شهداء ﴾ ..

وبديهى أن الشهداء منازل ، وليسوا فى مرتبة واحدة ، ففى حديث عمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه أن رسول الله عَلَيْ قال : « الشهداء أربعة رجل : رجل مؤمن جيّد الإيمان لقى العدوفصدق الله حتى قُتل ، فذاك الذى يرفع الناس إليه أعينهم يوم القيامة هكذا ورفع رأسه حتى وقعت قلنسوته ، يقول الراوى : فلا أدرى قلنسوة عمر أراد أم قلنسوة النبى عَلَيْتُهُ (١) قال : ورجل مؤمن جيد الإيمان لقى العدو فكأنما ضرب جلده بشوك طلح من الجبن ، أتاه سهم غَرْب فقتله فهو فى الدرجة الثانية (٢) ، ورجل مؤمن خَلَطَ عملًا صالحاً وآخر سيئاً لقى العدو فصدق الله حتى قتل فذاك فى الدرجة الثانية ، ورجل مؤمن أسرف على نفسه لقى العدو فصدق الله حتى قتل فذاك فى الدرجة الرابعة (٣)».

لا نريد أن نتبع ما ذكرته السورة هنا تعليقاً وتعقيباً على القتال الذي دار في « أحد » ، لكن أريد أن أبرز أمرين : الأمر الأول : أن المعركة جرت على هذا النحو خارج المدينة لأن النبي عَلَيْكُ استمع إلى كثرة المقترحين عليه أن يخرج ، وكان كثرتهم من الشباب الذي هَزَّه ما سمع من ثواب للمجاهدين ، ومن كرامة للمستشهدين ، فأراد أن يخرج متعجلًا لقتال العدو .

 <sup>(</sup>١) يوضح شيخنا المعنى فيقول: يعنى أن مكانته من الرفعة بحيث إذا نظر الإنسان إليه نظرة
 عالية جداً فإن غطاء رأسه يقع.

<sup>(</sup>٢) الطلح: نوع من الأشجار ذى الشوك . الجبن : الحوف وعدم الإقدام سهم غرب : هو الذى لا يدرى من راميه ولا من أين جاء والمعنى — كما يوضحه شيختا : أن الرجل فى طبيعته الحوف ، ولكن الحوف لم يمنعه من أن يتحامل على نفسه ، ويغالب طبعه ، ويلبى النداء ، ويقف فى الصف ، فجاء سهم غرب : أى جاءه سهم طائش فقتله .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٢٢/١ ، ٢٣ والترمذى في الجهاد ــ باب ما جاء في الشهداء عند الله . وقال في الجامع الصغير : رواه أحمد والترمذى عن عمر ورمز لصحته . قال المناوى : ورواه أبو يعلى والديلمي وفيه ابن لهيعة ( فيض القدير ١٨٠/٤ ) .

وكانت هناك قلة ترى أن يُستدرج المشركون إلى داخل المدينة ليُقضى عليهم فى دُروبها وأزِقَّتها ، وكان النبى عَلِيلِتُهُ على هذا الرأى ، لكنه لما وجد الكثرة تتجه إلى الخروج نزل على رأى الكثرة وخرج ، وانتهى القتال بما انتهى إليه .

هنا نرى أن الله جل شأنه يقول لنبيه عَيَّاتُهُ كيف تعامل أصحابك بعد أن حدث ما حدث ، هل تلومهم ؟ هل تعاتبهم ؟ لا .. كن بهم رحيماً ، كن معهم رقيقاً ، طيِّب خواطرهم ، تلطَّف معهم ، ولا تبرم أمراً إلا بعد أن تعرض الأمر عليهم وأن تشاورهم : ﴿ فيها رحمة من الله لنت لهم ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر فإذا عزمت فتوكل على الله إن الله يحب المتوكلين ﴾ [آل عمران : ١٥٩] .

إذا عزمت فتوكل على الله : أى إذا استقر الأمر على شيء سواء كان رأيك أو رأى غيرك فتوكل على الله .

وهذا ما حدث من النبى عَيْنِ فإن الشباب بعد ما رأوا النبى عَيْنِ قد خرج عليهم مستعداً للقتال لابساً ملابس الحرب قالوا: نحن استكرهنا النبى على هذا ، وعرضوا عليه أن ينزل على رأيه الأول ، فرفض وقال : « ما ينبغى لنبى إذا لبس لأمته \_ وهى الدرع \_ أن يضعها حتى يحكم الله ينه وبين عدوه »(١).

وهذا هو التوكل على الله .

هنا أوجه النظر إلى أن بعض الكتاب ، وبعض الذين يقررون قضايا خطيرة فى فقهنا وتاريخنا يريدون أن يأخذوا من هذه الآية أن للحاكم أن يذهب إلى رأيه هو إذا كانت الشورى قد انتهت برأى يخالفه!! .

وهذا كلام فارغ وتضليل ، وهذا الكلام إنما دخل في الثقافة الإسلامية

 <sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۳۰۱/۳ والدارمی ۲۹/۲ ، ۱۳۰ موصولًا من طریق أنی الزبیر عن جابر ،
 ورجاله ثقات ، وله شاهد من حدیث ابن عباس عند الحاکم ۱۲۸/۲ ، ۱۲۹ ، ۲۹۲ ، ۲۹۷ ،
 وصححه ووافقه الذهبی .

أيام الملوك الفجرة ، وأيام الحكام المستبدين ، فإن الحكام المستبدين يحبون أن يفرضوا على الأمة آراءهم ، ويريدون أن يعصوا الله ، وأن يجيئوا بفتوى من هنا أو من هنا تُسَوِّغ لهم هذه المعصية !! .

والدنيا كلها تعلم أن الشورى خير ، وأن الشورى فضيلة عرفها المؤمن والكافر ، والصديق والعدو ، وأن تجريد المسلمين من فضائل الشورى إنما هو قضاء عليهم ، وإنما هو خدمة لبعض الحكام المستبدين فيهم الذين يزعمون أنهم عباقرة ، وما هم في الحقيقة إلا أشخاص تافهون خلا لهم الجو فكانوا كالطير الذي قال فيه الشاعر(١) :

يالك مِن قُبُّرةٍ (٢) بمعمر ﴿ خلا لك الجو فَبِيضي واصَفِري قَالُكُ مِن قُبُّرةٍ (٢) بمعمر ﴿ وَلَقَرى ما شئت أن تُنَقِّري ﴿ وَلَقِّرِي ﴿ وَلَقَرَى مَا شئت أَن تُنَقِّرِي

لابد يوماً أن تُصادى فاصبري

إن حكاماً كثيرين تجاهلوا الشورى ونظامها ، وهو نظام أساسى فى الإسلام ، وبلغ من دقة التوجيه الإسلامى أنه فى جراحات « أحد » وفى غمرة الآلام التى أصابت النبى عليلية يقول الله له : ﴿ وشاورهم فى الأمر ﴾ .

وقد حكوا عن الشيخ محمد عبده أنه قال : ما تصلح الأمة إلا بمستبد عادل !! .

والشيخ محمد عبده أشرف من أن يقول هذه الكلمة ، لا يوجد مستبد عادل ، كلمة مستبد عادل ككلمة صادق كاذب ، عالم جاهل ، تجمع المتناقضات .

قد ذهب الصياد عنك فابشرى

<sup>(</sup>١) هو طرفة بن العبد ، يحكى أنه خرج فى سفر مع عمه وهو ابن سبع سنين فنزلوا على ماء ونصب طرفة فخه للقنابر بمكان هناك اسمه مَعْمر فلم يصد شيئاً ، ولما هموا بالرحيل رأى القنابر يلقطن ما كان قد نثر لهن من الحب فأنشأ يقول : يا لك من قبرة بمعمر .

<sup>(</sup>٢) القُبّر والقبرة والقنبر والقنبرة والقنبراء : ضرب من الطير .

إن المستبد لا يكون عادلًا ، إن الاستبداد وليد الخَنا ، ووليد الفجور ، ووليد المظالم ، وهو سرطان في الأمم ينبغي أن تتقيه وأن تبتعد عنه!! .

الأمر الثانى الذى نريد أن نبرزه من غزوة «أحد»: أن المؤمن لا يجوز أن ينظر إلى الماضى إلا بقدر ما يأخذ منه العبرة ، والنظر إلى الماضى لأحذ العبرة جزء من الإيمان ، وهو معنى قوله جل شأنه: ﴿ أَفَلَم يَسْيَرُوا فَى الأَرْضُ فَتَكُونَ لَهُم قَلُوبُ يَعْقَلُونَ بَهَا أُو آذان يَسْمَعُونَ بَهَا فَإِنّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ [الحج: ٢٠].

إن أخذ العبرة استجابة لأمر الله : ﴿ فاعتبروا يَا أُولَى الأبصار ﴾ [الحشر: ٢] .

لكن إذا كان النظر للماضى نوعاً من التحسر على آلام الحاضر ونوعاً من الفجيعة التى مبعثها جهل الأقدار الإلهية وعدم قهم الحقيقة الأزلية الأبدية التى قـررها القرآن الكريم فى قوله تعالى : ﴿ قُلُ لَن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا هـو مولانا وعلى الله فليتوكل المؤمنون ﴾ [التوبة : ١٠] .

إذا كان البكاء على الماضى من نوع : « لو أنى فعلتُ كان كذا وكذا »(١) فـ : « لو » هذه تفتح عمل الشيطان »(٢) كما قال عليه الصلاة والسلام .

وقد كان المشركون يقولون : ﴿ لُوكَانُوا عَنْدُنَا مَامَاتُوا وَمَا قَتْلُوا ﴾ [ آل عمران : ١٥٦ ] . فرفض القرآن أن يكون هذا منطق المؤمنين : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَذِينَ كَفُرُوا وَقَالُوا لِإِخُوانِهُمْ إِذَا ضَرَبُوا فَى

<sup>(</sup>۱ ، ۲) جزء من حديث رواه أبو هريرة عن رسول الله عَيْنِيْ ونصه : « المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفى كل خير ، احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز ، وإن أصابك شيء فلا تقل لو أنى فعلت كان كذا وكذا ولكن قل قلّر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان » رواه مسلم فى القدر ـ باب فى الأمر بالقوة وترك العجز والاستعانة بالله وتفويض المقادير لله ١٦/٨ .

الأرض أو كانوا غزى لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا ليجعل الله ذلك حسرة فى قلوبهم ﴾ [ آل عمران : ١٥٦ ] .

المؤمن يقول كما أمر الله : ﴿ لُو كُنتُم فَى بِيُوتِكُم لِبُرْزِ الَّذِينَ كُتُبُ عليهم القتل إلى مضاجعهم ﴾ [ آل عمران : ١٥٤ ] .

إن أحداً لن يموت ناقص أجل أو ناقص عمر ، هو كتاب محدد : ﴿ وَمَا كَانَ لَنْهُ كَتَابًا مُؤْجِلًا ﴾ [ آل عمران : ٥٠٠] .

إن سورة آل عمران مضت إلى آخرها تُعلِّق المؤمنين بعبر وهدايات انتهت بدعاء أولى الألباب ، وانتهت بأن الدعوة المستجابة هي العمل الصالح ، ثم انتهت بأمر صارم جازم يقول للمؤمنين : ﴿ يأيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون ﴾ [آل عمران : ٢٠٠٠].

اصبروا: فإن إطاعة الشهوات والجزع من التكاليف لا يكون شيمة مؤمن .

وصابروا : أى غيركُم سيصبر فليكن صبركم أكثر من صبر عدوكم ، كأن هناك سباقاً في الصبر .

ورابطوا: أى كونوا دائماً مستعدين للقاء العدو، فإن نسيان المعارك والعودة إلى حياة المرح هى قرة عين العدو، إن هذه العودة هى التى ستصنع هزيمة أخرى، وما نريد أن نعود عن رباطنا ضد عدونا، خصوصاً وأن المعارك بين الإسلام وقوى الشر المتربصة به لا تزال باقية.

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

### الخطية الثانية

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين ، وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعــد : .

فى المسجد الآن وفدان ، لكل منهما مطلب ، نرجو أن تتبناه حكومتنا .

الوفد الأول: من « جزيرة الذهب » وهى هنا تعترض « النيل » المبارك ، ويعيش فيها ألوف ممن يقدمون لنا الخير ، ويصنعون لهذا البلد الكثير من أسباب رفاهيته .

فإن هذه الجزيرة قرأت \_ وقرأ غيرى \_ أن بعض الأغنياء عرض أن يشتريها بعشرة ملايين من الجنيهات كى يجعل منها جزيرة سياحية ، ومعنى جعلها جزيرة سياحية أن نصنع بقعة نجسة لاهية عابثة فوق ماء النيل ، وأن نحرم الألوف \_ الذين يعيشون على الزرع والضرع ، ويقدمون للقاهرة الخير \_ من حياتهم الطبيعية .

نحن لا نريد أحياء سياحية جديدة فى بلادنا ، حسبنا الحزى الذى يقع فى شارع « الهرم » ، حسبنا هذه الألوف من السياحات الحبيثة التى تُعرض فيها الشهوات والملذات !! .

نحن لا نريد أن نبيع هذه الأرض ولا بمائة مليون من الجنيهات ، والمثل العربي يقول : تجوع الحرة ولا تأكل بثديبها !!

نريد أن يفهم هذا المثل الحريصون على السياحة فى بلدنا ، إن السياحة يمكن أن تكون شيئاً آخر غير ما يفهمه اللاهون والعابثون ، يمكن أن نعرض أخلاق الإيمان وشمائل الرجال ، وتواريخ الأبطال ، وآثار الذين صنعوا الحضارة .

أما أن نعرض مفاتن الراقصات ، ونجيب الغرائز الدنسة فليست هذه سياحة ، هذا عبث ، ويجب أن تبقى الجزيرة ملك أصحابها .

الوفد الثانى من: « وادى النطرون » يقول: إن هنالك عشرين ألفاً من المسلمين الفقراء كانوا ينتظرون أن يفلحوا الأرض التى تم استصلاحها ، ولكنهم فوجئوا بأن هذه الأرض تباع بالمزاد لمن يستطيعون أن يدفعوا الثمن الأكبر.

هذا لا يجوز ، فإن عشرين ألفاً من الفقراء يحتاجون إلى أن يفلحوا الأرض يجب ألا يُتركوا فقراء .

نرجو أن يكون هذا وذاك موضع النظر ، فإن أمتنا لا تريد أن تعود إلى عبث أو ظلم .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا غَفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونًا بَالْإِيمَانَ ، وَلَا تَجْعَلُ فَى قَالُوبِنَا غَلَا لَلَذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠] .

أقم الصلة ..

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

### العالم في انتظام

#### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه ١٩٧٣/ ٤/ ٦

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير ، وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .. اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أمَا بعـــد ..

فى شهر ربيع الأول سنجتهد فى جعْل نُحطب الجُمع خلاله حديثاً عن النبى عليه الصلاة والسلام .. عن سيرته ، وشمائله الزاكية ، وأمجاده الخاصة والعامة ، وعن علاقة الأمة به ، واستمدادها منه ، وعن حاجة العالم إليه ، وضرورة تَلقِّيه الهُدى والبر والحق والبركة مِن النبى المبارك العربى المحمَّد عليه الصلاة والسلام .

ونحن بهذا الحديث نتعرض لفضل الله .. فإنّ الحديث عن النبى الكبير عليه الصلاة والسلام يُنعش الأفئدة ، ويُرَقِّقُ المشاعر ، ويَرفع المستوى ، ويصل النفوس بالله عز وجل صلة سمحة زاكية ، نحن في هذا العالم مُحتاجون إليها .

وأبدأ الحديث بالإجابة عن سؤال تَلقيته مِن بين الأوراق التي تُرسل إلىَّ أحياناً في أعقاب المحاضرات التي أُلقيها بْين طلاب الجامعات .

لقد جاءنى سؤال ووجدته فرصة سانحة للإبانة عن الحقيقة بعد ما قرأته .

هذا السؤال هو : ما حاجة العالم إلى محمد عليه الصلاة والسلام بعد الرسالة التي قام بها عيسي عليه الصلاة والسلام ؟ . قلتُ فى نفسى هذا السؤال جاء فى إبَّانه ، وكان مِن الخير أنْ يُعرض علىً !! .

وأجبت فقلتُ :

إنّ الناس قبل بعثة محمد عليه الصلاة والسلام كانوا على نوعين: نوع مَحروم مِن هدايات السماء فهو يَتيه في صحراء الحياة هائماً على وجهه لا يَعرف رَبّاً ولا حَدّاً ، ورُبما قدّس الأحجار ، وعَبَد الأبقار ، وعاش على هذا النحو السفيه الوضيع إلى أنْ يموت ليتحول تُراباً ، أو ليكون حطباً لجهنم .. الله أعلم بمصاير هؤلاء وفق ما أتيح لهم مِن هدايات ، وما عَرَض لهم في حياتهم مِن عِلم أو نُور .. هذا النوع لا كتاب له ، لا يدرى شيئاً مُمكن أنْ يُسَمُّوا بالأمنين .. لتكن تسميتهم ما تكون فقد كانوا جُهالاً حقيقة .

نوع آخر يَملاً الأرض .. وهم كِتابيون .. لكنهم ظلموا أنفسهم ، وغَشُّوا وحْيَهم ، وزَوَّروا كتابات الله التي تَنزَّلت عليهم ..

- ما معنى أن نقرأ لأولئك الكتابيين أنّ الله تَمشّى فى الجَنَّة ، وفوجى وأنّ الله تَمشَّى فى الجَنَّة ، وفوجى وأنّ آدم عليه السلام مُختبى ، قد أكل مِن الشجرة ، وربُّه لا يدرى .. فهو يَسألهُ كيف أكلتَ وكيف خُدِعت !!
- ثم يُقال في هذه الكتب: إنّ الله بعد أنْ خلق آدم نَدِم على خَلْق
   آدم !!
  - • وبعد أنْ أغرق الأرض بالطوفان ندم على أن أغرق الأرض!!
- وأنه ظل سَحَابة ليلة بأكملها يُصارع واحداً مِن عَبيده هو يعقوب ،
   وفي نهاية المصارعة أعطاه لقب إسرائيل!!
- وأنه مع اثنين مِن الملائكة دُعُوا إلى وليمة غداء أقامها إبراهيم لهم فأكل
   الإله !! .

أيُّ تزوير على صفات الألوهية على هذا النحو ؟!!

ثم عند أولئك الكتابيين أنّ الألوهية «والد» و «ولد»، أو « زوج وصاحبة »!! ، أو كذا وكذا من التُرَّهات التي شاعت وانتشرت!!

ما كان العالَم ليعرف الرشد ، ولا لِيُبْصُر الحق ، ولا لِيَصُفّ قَدَميْه على الصراط المستقيم إلا لمّا جاءه محمد عليه الصلاة والسلام !! .

لقد كانت حاجة الدنيا إلى محمد عليه الصلاة والسلام حاجة العين العمياء إلى البصر !! حاجة القدّم المشلول إلى الحياة والحركة !! حاجة الجسد السقيم إلى البُرْء والعافية !!.

إنّ الذين يسألون: ما كانت حاجة العالم إلى محمد عليه الصلاة والسلام ؟ يجب أنْ يَعرفوا أنّ محمداً عَلَيْكُ بكتابه وسنته رَدَّ إلى الدين اعتباره ، وأعطى الإنسانية بصيرتها النيّرة ، فكانت هذه البعثة خيراً للناس أجمعين ، ورحمة لأرجاء العالمين!! ما كان أحوج العالم إلى محمد عليه الصلاة والسلام .. إنّ هذا الإنسان الكبير هو أمل الإنسانية لكى تُنقَذ مِن حَيْرتها ، وتأنس من وحشتها ، وتُحسن عودتها إلى ربها ، وتتخلص مِن الجاهلية الطّامَّة التي وقعت فيها .. ونحن عندما نتحدث عن النبي الكبير محمد عليه الصلاة والسلام نُريد أنْ نتناول اليوم أطرافاً قليلة من السيرة ؛ لأن حديثنا كما قلتُ لكم ، وكما أستعين الله ، سيكون خلال هذا الشهر تناولاً للسيرة النبوية ، وحديثاً في الشمائل المحمدية .

النبوة عندنا معشر المسلمين هِبة مِن الله .. وليست جُهد بَشر يصل بعده إلى مَرتبة النبوة .. إن النبوة فضل إلهى أعلى يَمنحه الله مَن أراد مِن خلقه .. وليست نتيجة كَدْح في ميدان التربية ، أو الفلسفة ، أو المعاناة النفسية ، أو الجهاد الخاص .. لا .. هي هبة مِن الله ، وليست كسباً .. هذه الهبة العليا بداهة يتخير الله لهامِن خَلقه مَن هو لها أهل .. أي أنّ النبوة بداهة لا يمكن أن تكون نصيب التافهين ، أو المغموصين ، ولا يَصلح لها شخص مُنطلق الشهوة ، أو بَليد الفكر ، أو ضيِّق الأفق ، أو عَطِن النفس .. وهذا الذي أقوله هو معنى قول الله جلّ شأنه : ﴿ الله أعلم حيث يجعل رسالته ﴾ [الإنعام: ١٢٤]

إنّ التفاوت بين البشر كبير جداً .. فهناك بَشر كقِمم الجبال .. وهناك بشر كقِمم الجبال .. وهناك بشر كأكوام السَبَخ!! الفارق بين البشر مِن الناحية الفردية فارق واسع جداً .. هناك أصحاب عقول كأنها لَمْح البرق مِن ذكائها وتألقها ..

وهناك أصحاب عقول يُعْييهم أنْ يَعرفوا البديهيات!! والكل مِن أولاد إ آدم!!.

وعندما يختار الله نبياً فهو يَختار مِن القِمم ولا يختار مِن السفوح!! ﴿ ... أَهُم يَقْسَمُونَ رَحْمَةً رَبِكُ نَحْنَ قَسَمُنَا بَيْنُهُم مَعَيْشَتُهُم فَى الحِياة الدنيا ورقعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخرياً ورحمة ربك خير مما يجمعون ﴾ [الزحرف: ٣٢]

كان هذا الجواب الإلهى لقوم تساءلوا: لِمَ كانت النبوة فى ابن عبد الله ابن عبد الله ابن عبد الله عبد المطلب .. وهو شاب محدود الثروة ، محدود القوة ، محدود السلطة ؟!! ولِمَ تركت النبوة العُمَد فى مكة والطائف ، وأصحاب الدولة والصوّلة فى البلدين العظميين ؟! .

﴿ وَقَالُوالُولَا نُزُّلُ هَذَا القرآنُ عَلَى رَجُلُ مِنَ القريتينَ عَظِيمٍ ﴾ فكان الرَّد الإلهي: ٣١ – ٣٦ ] فكان الرَّد الإلهي: ﴿ أَهُم يَقْسُمُونَ رَحْمَةً رَبِكُ ﴾ [الزحرف: ٣١ – ٣٢ ]

إن مقاييس العظمة عند هؤلاء الجاهلين كانت مقدار ما يَملك المرء مِن نياق ، أو أبقار ، أو مَعْز وغَنَم !! هذا ميزان العظمة عند بعض الناس .. وهو ميزان سخيف فإن العظمة مَعْدِن نفسى نفيس ، ومِن المعادن .. النفيسة الغالية الكريمة يَختارُ الله أنبياءه .. دون نظر إلى مال أو جاه .. وقد اختار الله محمداً عَلَيْكُم بعد أنْ تَخيَّره مِن نُطَفِ الآباء والأمهات ، وأشرف على تربيته ، وأدّبه ، وبسط عليه رعايته .

اختار الله محمداً على هذا النحو .. ولذلك أوجه النظر إلى أمور لا بد مِن توجيه النظر إليها .. إنّ الرسل بشر .. ولابد أن يكونوا بشراً .. لأنّ الناس الذين يسكنون الأرض يحتاجون إلى بشر ، يَفهمون منهم ، ويَتلقون عنهم ، ويُحسون إحساسهم ، ويأنسون بهم .. وعندما قال بعض المستغربين المستنكرين : ﴿ أبعث الله بشراً رسولاً ﴾ [ الإسراء : ٩٣]

كان الجواب : ﴿ قُلْ لُو كَانَ فَى الأَرْضَ مَلائكَة يَمْشُونَ مَطْمَتَنِينَ لِنَوْلِنَا عَلَيْهُمْ مِن السماء مَلكاً رسولاً ﴾ . لكن الناس بشر .. فيجب أن يتعلموا مِنْ مُجانس لهم ، مِن مُشابه لهم فى خلقه .. فبشرية الرسول عَلَيْكُ لا تُنكر .. وإنما نُنكر على بعض الذينَ يتحدثون فى بشرية الرسول عَلَيْكُ لا تُنكر .. وإنما نُنكر على بعض الذينَ يتحدثون فى بشرية الرسول عَلَيْكُ

أشياء يدسونها في هذه البشرية كي يُوهِموا أنّ الرسول عَيَّالِيّهُ رجل عبقرى ، وأنه بعبقريته الفريدة ، ومواهبه الجليلة ، استطاع أنْ يَبلغ ما بلغ ، وأنْ يصل إلى ما وصل إليه .. وهذا تدليس .. إنه بشر حقاً ، وذو مواهب حقاً .. ولكنه بشر يَتلقى عن الله ، ويَستقدم الوحى ، بشر لمْ يَبلغ ما بلغ بعبقريته الخاصة .. وإنما بلغ بتوجيه الله له ، واعتنائه به .. فالذين يتحدثون عن بشرية الرسول عَيَّالِيّهُ يَخلطون أو يكذبون عندما يُريدون إيهام الناس أنه بشر عادى .. لا .. هو بشر حقاً ولكن يُوحى إليه : ﴿ قل إنما أنا بشر مثلكم يُوحى إلى أنما إلهكم إله واحد فاستقيموا إليه واستغفروه ﴿ الله على الله عقرية عسكرية ، واحد فاستقيموا إليه واستغفروه ﴿ الله على الله على الله عبقرية عسكرية ، عبقرية سياسية .. أولئك العباقرة فيما درسنا مِن تاريخهم يَرجع تفوقهم عبقرية سياسية .. أولئك العباقرة فيما درسنا مِن تاريخهم يَرجع تفوقهم غالباً إلى امتداد في موهبة مِن المواهب .. أمّا بقية مواهبهم فإمّا عادية أو عابطة .. ولذلك وجدنا عبقريات سياسية وعسكرية تَرتكب الدنايا !! .

خَذ عبقرية عسكرية مثل « نابليون » الرجل فى معركةٍ ما وهو يَفتح الشام أمَّن المدافعين ، وأعطاهم وعداً بأنهم إذا أُسروا ضُمنت لهم الحياة .. وما كادوا يَقعون فى الأسر حتى أمر بقتلهم جميعاً !!.

غَدَرَ القائد في كلمته ، كَذَبَ في وعده ، كان خسيساً في تصرفه .. هو عبقرية عسكرية .. ولكنه كان نذْلاً في معاملاته الأخلاقية !! .

الواقع أننا نَقفز قفزة عالية جداً عندما ننتقل مَن شخص كنابليون أو غيره مِن قادة العالم إلى القمة الشماء في تاريخ الإنسانية كلها إلى محمد ابن عبد الله عليه الصلاة والسلام .. عندما كانت ظلمات الجاهلية ترين على صحراء الجزيرة كان محمد عليه السلام في أحشائها كوكباً متألقاً بفضائله ، وكان معروفاً في الجاهلية بأنه الصادق الأمين !! ذاك في الجاهلية .. فكيف بعد أن تمت عليه النعمة ، واختاره الله نبياً ؟!!

إنَّ العبقرية شَيء والنبوة شيء آخر .. السراج المنير لا يمكن أنَّ تكون فيه نُقطَ سوداء ، ولا بُقع مُعتمة .. لأنهُ منير مِن كل ناحية .. وفي الأنبياء وتلاميذ الأنبياء يقول الشاعر : هُم الرجالُ المصابيحُ الذين هُمُ كأنهم مِن نجومٍ حية صُنعوا أخلاقهمْ نُورهمْ مِن أَيِّ ناحيةٍ أَقبلتَ تَنظرُ في أخلاقهم سَطعوا

كواكب .. وهذا معنى وصف الله عز وجل لنبيه عَلَيْكُم : ﴿ وَسُرَاجًا مَنْيُراً ﴾ [ الأحزاب : ٤٦ ] والسراج المنير مُشرق فى جوانبه كلها .. مصدر نور ، وإشعاع من أرجائه كلها !! .

فنحن نرفض وصف النبى عَلَيْكُم بالعبقرية ، أو وصفه بالبشرية العادية ، ونعلم أنه فعلاً مَعْدِن ليس هناك ما يُشبهه نفاسة وكرماً .. ولكنّ النبوة اصطفاء أعلى ، ولكنّ النبوة هبة الله لمن أراد مِن عباده ، وقد نُحتمت النبوات كُلها برجُلها الأوحد نبى الأنبياء ، وإنسان الإنسانية محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام !!.

فى طلائع الوحى على النبى عليه الصلاة والسلام دروس نُحب أنْ نقف عندها لنتعرف الفَلَك الذى دارت النبوة المحمدية فيه .

مِن أوائل ما نزل عليه عَلَيْكُ سورة « العلَق » . . سورة « الضحى » . . سورة « الضحى » . . سورة « المنشراح » . . سورة « المزمل » . . سورة « المدثر » قلتُ أتدبر الآيات التي نزلت عليه أولَ ما استقبل إشراقات الوحى الأعلى ، ودون ترتيب مُراعيً في السرد الآن . . أبدأ بسورة الضُحى :

الشيخ « محمد عبده » يقول : إن الله تعالى أقسم بالضحى والليل إشارة إلى أن فترات الوحى فى حياة النبى عَلَيْكُ كانت فترات تألق وسننى لامع .. وأمّا فترات الانقطاع للوحى فكانت تشبه وحشة الليل عندما يُصمت ويَنقطع كل حِراك به !! .

وقد كان النبى عليه الصلاة والسلام قدبدأيستقبل الوحى دون ارتقاب له .. إنه ما كان يدرى أنه سيختار نبياً ، ولا تطلع إلى الرسالة ، ولا عرف أنّ مستقبل الإنسانية مرتبط بشخصه الجليل فى الأربعين سنة الأولى من عمره .. وهذا معنى قوله تعالى : ﴿ وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب إلا رحمة من ربك ﴾ [القصص: ٨٦] كأن الله تعالى أرسل إليه

الوحى ، ثم قطعه قليلًا عنه ليزداد شوقاً إليه ، ويزداد تهيؤاً لاستقباله ، ويزداد تشوقاً إلى مطالعه عندما يجىء ولكنه أحس شيئاً من الكرب عندما انقطع الوحى .. فطمأنه رب العالمين أن لا مكان للحزن وللكرب في حياته مِن هذه الناحية ، قال له لا تظن أني هجرتك ، أو تركتك ، أو حولت نعمتى عنك .. ﴿ ما ودعك ربك وما قلى . وللآخرة خير لك مِن الأولى . ولسوف يعطيك ربك فترضى ﴾ [سورة الضحى : ٣ - ٥]

ثم بين له كيف أنه رعاه من غير سؤال ، وكيف أنه أشرف على تربيته وتوجيهه من غير طلب ، وكيف أنه صنعه لنفسه ، فقال مُفصلا هذه المعانى : ﴿ أَلَمْ يَجَدُكُ يَتِيماً فَآوَى ﴾ [الضحى : ٢] آواك والإيواء هنا ليس الإيواء الحسى لتدبير الكفالة له فقط .. ولكنه الإيواء المعنوى الذي يتضمن الإشراف على تربيته وتكوينه : ﴿ ووجدك ضالاً فهدى ﴾ [الضحى : ٢]

أقف قليلاً عند هذه الكلمة .. أى وجدك حائراً لا تدرى الحق ولا تعرف طريقاً إليه ، والضلال في اللغة العربية يعنى الحيرة ، ويعنى الذهول ، ويعنى النسيان .. ﴿ لا يضل ربي ولا ينسى ﴾ [طه: ٥٦] ﴿ .. أَن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ﴾ [الفرة: ٢٨٢] .

الضلال: الحيرة .. وفعلاً كان النبى عَلَيْكُ حائراً .. وآية: ﴿ ... ووجدك ضالاً فهدى ﴾ فُصِّلت في سورة الانشراح بعد ذلك .. إذ قال الله له: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحَ لَكَ صَدْرِكَ ﴾؟ [الانشراح: ١]

مِن أثر الحيرة ، من أثر النظر في شئون الناس ، وأحوال الدنيا ، والعودة من هذا النظر بغير شيء .. كل هذا ضيَّق صدرك ، وكأنك تحمل على ظهرك حِملاً يكاد يقطعه ، يكاد يقصمه .. لأن الرجل الكبير الجليل عندما يشعر بالحيرة لأنه عاجز عن أن يصنع شيئاً ، أو أن يخرج مِن الظلمات التي تُحيط به ، فإنه يتعب نفسياً جداً تعباً يكاد يرهق أعصابه ويُمِّزق كيانه .. فكلمة : ﴿ أَلَم نشرح لك صدرك . ووضعنا عنك وزرك الذي انقض ظهرك ﴾ ؟ هي هي التي قيلت في آية أخرى : ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحاً مِن أمرنا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا ﴾ [الشورى : ٢٠] ﴿ ولولا إليمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا ﴾ [الشورى : ٢٠] ﴿ ولولا أَرْ الله الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا ﴾ [الشورى : ٢٠]

فضل الله عليك ورحمته لهمت طائفة منهم أن يضلوك وما يُضلون إلا أنفسهم وما يضرونك مِن شيء وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً ﴾ [الساء: ١١٣]

هذا التعليم الجديد هو التفسير لقوله جل شأنه: ﴿ ووجدك ضالاً فهدى ﴾ وقوله في السورة التي تليها: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحُ لَكُ صَدْرِكُ . ووضعنا عنك وزرك . الذي أنقض ظهرك ﴾ أى كاد يقصم ظهرك لئقله ، وشدة وطأته ، وأنت حائر في المجتمع الجاهلي بمكة لا ترى بصيص نور في الوثنية السائدة ، وفي ضلالات أهل الكتاب الذين ما يعرفون الكتاب إلا أماني ، ولا يدرون من الحقيقة المبرأة شيئاً .

ثم يُرتب الله عز وجل على هذا الفضل أشياء . . يرتب عليه نتائج لمصلحة الجماهير . . فإن الذي يَمرض ثم يَصح أحق الناس برعاية أصحاب الآلام !!! .

والذي يَغتني بعد فقر أحق الناس برعاية أصحاب الحاجات .

والذى يعلم بعد جهل أحق الناس بأن يُطارد الجهالة ويُلقى نِيرها عن كواهل أهلها !! ولذلك بعد أن امتن الله عليه وقال له : ﴿ أَلَم يَجَدُكُ يَتِيماً فَآوَى . ووجدك ضالًا فهدى . ووجدك عائلًا فأغنى ﴾ [الضحى : ٦ - ٨] رتب على ذلك هذه النتائج : ﴿ فأما اليتيم فلا تقهر. وأما السائل فلا تنهر. وأما بنعمة ربك فحدث ﴾ [الضحى : ٩ - ١١] .

وكذلك في سورة الانشراح .. رتب النتائج بعد أن قال : كنتَ مُوقر الظهر بِحمْل أزعجك وأتعبك ، فخفف الله عنك ، وتنفست الصعداء بعد أن زال هذا الكابوس ، وطلع عليك فجر الوحى ، واتصلتَ بربك ، وأصبحت أسوة الناس وإمامهم ، وهاديهم وراعيهم .. فماذا تصنع ؟ باستمرار أقبل على الله .. إن انتهيت من واجب اتصل بواجب آخر : ﴿ فَإِذَا فَرْغُت فَانَصِب . وإلى ربك فارغب ﴾ [الإنشاح: ٧ ، ٨]

هذا جهاد النبوة .. فالنبوة عبء .. ولكى يُعرَفُ عِبُوها ننظر إلى ما نزل في أوائل الوحى المبارك من سور .. في سورة « المزمل » يُعَرِّف النبي عَيِّقَة أنّ الهوى خفيف على الأنفس ، وأنه يُتيح لأصحابه أن يناموا حتى يعقد الكرى « النوم » على أجفانهم لَيالي طوالاً ، ويَتشبعوا حتى

يألفوا الراحة والخمول .. الهوى خفيف على الأنفس ، حلو المذاق .. لكن الحق ثقيل على الأنفس .. فيه مرارة الدواء ، فيه متاعب الجد .. ولذلك في أوائل الوحى قيل له : ما مضى مضى .. أما الآن فأمامك سهر طويل : ﴿ يَا أَيُّهَا المَرْمَلِ . قَمِ اللَّيْلِ إِلَّا قليلًا . نصفه أو انقص منه قليلاً . أوزد عليه ورتل القرآن ترتيلاً . إنا سنلقى عليك قولاً ثقيلاً ﴾ [الرسل المورة الفول الثقيل يتضمن الحقائق المُورة :

● ● عقيدة التوحيد .. كم يَضيق بها المُعددون والمشركون ؟

مسئولية النفس الإنسانية عن سلوكها وعن عملها .. كم يضيق بها عباد القرابين ، وأصحاب المزاعم فى أن الله يحتاج إلى كفارات من الدماء البشرية ، أو الدماء الإلهية إنْ صحَّ التعبير كي يرضى عن خلقه ؟!

لكن هذا الحق الثقيل يحتاج إلى رجال ذوى مناكب أيِّدة كى يحملوه بصلابة ، وكى يطوفوا الآفاق به دون إعياء أو انقطاع .

وتقرأ « سورة المدثر » وهي بعد المزمل ومن أوائل ما نزل .. فتجد أمارات الحِدَّة في الوحي الخاتم .. لأنه يُبين للنبي عليه الصلاة والسلام معالم طريقه كى يقود الناس فيها: ﴿ يَا أَيُّهَا المَدْثُرِ . قَمْ فَأَنْدُر ﴾ انتصب لِتُعلِمَ الناس ما لم يعلموا .. إن جماهير كثيفة شَردت عن الطريق ، وأنت مُكُلف أن تعود بها إلى الصراط المستقيم : ﴿ قَمْ فَأَنْدُر . وربك **فكبر** ﴾ .. إن الناس عبدوا الأوهام ، وقدّسوا الأصنام .. ولكن أنت اربط تعظيمك وتقديسك ، وعلم الناس معك أن خوفهم ورجاءهم وركوعهم و سجودهم وتوكلهم، وركونهم إنما يكون على الكبير المُتوحِّد بالكبرياء ﴿ وثيابك فطهر ﴾ [ المدثر ١ \_ ٤ ] إن بعض الناس فسَّر الآية بأن تطهير الثياب هنا إنما هو تطهير للأخلاق وللكيان المعنوي للإنسان .. وهذا تفسير قد يقبله البعض ، أما رأيي فإن كلمة : ﴿ ثيابك فطهر ﴾ تُعطى المنهج الجديد للإنسان .. كان التدين قُبْلا يعتبر التقشف والرهبانية ووساخة الأجساد .. يعتبر ذلك لوناً من القربي إلى الله .. لكن الدين الجديد احترم الجسد الإنساني ، واعتبر طِيبَ الجسد ، وطهارة الجسد ، وزينة الجسد ، والرائحة الزكية في الجسد .. اعتبر ذلك مِن أمارات التقوى ، ومن دلائل الإيمان ، ومن حُسن الصلة بالله !! . ولعل تشريع الوضوء والغسل ، ولعل تشريع الطِيب والسواك .. لعل هذه الشرائع التي جعلت الجسد الإنساني مُكرَّماً عند الله .. لعلها إشعار بأن الدين الجديد دين الفطرة السليمة ، وأن تقدير هذا الجسد ، وتقدير الإبداع الإلهي في خلقه من معالم التقوى .. وكان النبي عليه الصلاة والسلام يقول في سجوده أحياناً : « سجد وجهى للذي خلقه وصوَّره وشق سمعه وبصره تبارك الله أحسن الخالقين »(١) .

هذا الجسد لا يُوسَّخ .. هذا الوجه لا يُلوَّث .. هذه الثياب يجب أن تُطهر !! .

لقد كان النبى عليه الصلاة والسلام آية في وضاءة بدنه كله ، وفي نظافة ثيابه كلها ، وكان الناس إذا شَموا رائحة جيدة في مكانٍ ما قالوا : لعل محمداً مَرَّ مِن هنا !! هذا هو التدين .. لا الرهبانية القذرة الوسخة التي تفتات على الجسد وتُوسخه ، وتجعل الناس يحتقرون البدن ، ويرون الإححاف به ، والنيّل منه قربي إلى الله .

﴿ وثيابك فطهر . والرجز فاهجر . ولا تمنن تستكثر . ولربك

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صلاة المسافرين مطولاً « باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه » عن على بن أبى طالب رضي الله تعالى عنه عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أنه كان إذا قام إلى الصلاة قال : « وجهت وجهى للذى فطر السموات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين ، إن صلاتي ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا من المسلمين ، اللهم أنت الملك لاإله إلاأنت، أنت ربي وأنبا عبيدك، ظلمت نفسي واعتبر فت بذنبي، فاغفير لي ذنبوبي جميعهاً إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت ، واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدى لأحسنها إلا أنت ، واصرف عني سيئها لا يصرف عنى سيئها إلا أنت ، لبيك وسعديك ،' والخير كله في يُديك ، والشر ليس إليك ، أنا بك وإليك ، تباركت وتعاليت ، أستغفرك وأتوب إليك » وإذا ركع قال : « اللهم لك ركعت ، وبك آمنت ، ولك أسلمت ، خشع لك سمعى وبصرى ومخى وعظمى وعصبي » وإذا رفع قال : « اللهم ربنا لك الحمد ملَّ السموات وملَّ الأرض وملَّ ما بينهما وملَّ ما شَّت من شيء بعد » وإذا سجد قال : « اللهم لك سجدت ، وبك آمنت ، ولك أسلمت ، سجد وجهي للذي خلقه وصوره ، وشق سمعه وبصره تبارك الله أحسن الخالقين » ، ثم يكون من آخر ما يقول بين التشهد والتسليم: « اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت ، وما أسررت وما أعلنت ، وما أسرفت وما أنت أعلم به مني ، أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله إلا أنت » ١٨٥/٢ ، ١٨٦ . والترمذي في الدعوات تحفَّة الأحوذي ٩ / ٣٧٤ والنسائي بنحوه في التطبيق ٢ / ٢٠٠ ، ٢٢١ وأبو داود في الصلاة : باب ما يستفتح به الصلاة من الدعاء عون المعبود ٢ / ٤٦٣ وما بعدها وابن ماجة في الإقامة ١ / ٣٣٥ والحاكم مختصراً ١ / ٢٢٠ والبيهقي مختصراً ٢ / ٣٢٥ .

فاصبر الدئر: ؛ \_ ٧ ] إلى آخر ما يمكن استعراضه من هذه الآيات التى وجهت النبى عَلَيْكُ إلى الحق والخير .. لا لتكوينه شخصياً .. بل لتكوين الأمة معه ، ورسم الرسالة الإسلامية لتُعرف معالمها من ملامحه ، ومشخصاتها من مشخصاته .

إن الله عز وجُل ربى محمداً عَلَيْكُ لِيُربى به العرب ، وربى العرب بمحمد ليربى بهم الناس أجمعين .

کیف ربی ؟ کیف صنع الناس ؟

هذا بحث آخر .. موعدنا إن شاء الله تعالى به فى عالمية الرسالة ، وفى الآفاق التى تعمل فيها ، وفى الأبعاد التى تتألق خلالها .. موعدنا إن شاء الله تعالى فى يوم الجمعة المقبلة ، أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

# اكخطبة الثانية

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ، ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾[الشورى: ٢٥ ـ ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام الأنبياء ، وسيد الصالحين .. اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعسد:

فإن أحفالنا التى ألِفْنا إقامتها فى شهر ربيع عاطفة مقدورة البواعث .. ولكنها لا تُقْبَلُ ترجمة عن الحب الواجب لصاحب الرسالة عليه الصلاة والسلام .

وعندى لو أن المسلمين عَطِّلوا هذه الأحفال كلها ، وأقاموا بدلاً منها حَداً مِن الحِدود المعطلة ، أو قانوناً من القوانين الإسلامية المهملة لكان ذلك أرضى لله عَرِّ وجل وأحب لرسول الله عَلِيلِيّ !! .

لكن نحن ننتهِز فُرص هذه الأحفال ، كى نُذكر .. والذكرى تنفع المؤمنين ..

ومن الذكرى التى نؤكد بها ولاءنا لصاحب الرسالة ، وإعزازنا للتراث الذى تلقيناه عنه صلوات الله وسلامه عليه ، أن نوجه الأنظار إلى أعداء الله عز وجل ، وأعداء محمد عليه للله .. أنا أعرف ناساً من العرب عندما يقع نزاع بين المسلمين والهندوك ينضمون إلى الهند .

وعندما يقع النزاع بين القبارصة المسيحيين وبين الأتراك المسلمين ينضمون إلى اليونان !!! . وعندما يقع النزاع بين الإرتريّين والأحباش ينضمون إلى الأحباش . وعندما يصطدم الإسلام في معاركه الطويلة العريضة بأي عدو .. فهم مع هذا العدو !!!

وهم عرب يَتَسَمَّون بأسمائنا ، ويتكلمون بألسنتنا ، ويَجدون من ينخدع بهم ، ويستمع إليهم !! .

هؤلاء أملهم أن يجعلوا « مصر » علمانية .. أى لا يكون الإسلام دينها ، وُلا مصدر التشريع فيها ، ولا أساس الأخلاق والقيم والمثل لأبنائها !! .

هؤلاء يجب أن نكشفهم وأن نتعرف آثارهم في مجتمعنا لنمحوَها .

إن الإسلام فى هذه الأيام ليس فقط « جواز المرور » إلى الجنة عندما نلقى الله .. إنه قبل أن نلقى الله هو ضمان البقاء لنا على ظهر الأرض !!! .

هذا الدين ليس فقط تأمين آخرتنا عند ربنا .. إنه الآن تأمين حياتنا العاجلة !! فإن المسلمين أعلنت عليهم حرب إفناء ، وأعلنت على محمد علياته حرب اجتياح لكتابه وسنته وتاريخه وآثاره !!! .

فإذا أراد المسلمون أن يعيشوا هملاً فمصيرهم هو الذبح .. لا غير !!! .

وأنا أسأل نفسى: أَيُّ حيانة ارتكبها المسلمون جميعاً وهم يعلمون أو يُجهَّلون فى أن نحو سبعة آلاف جزيرة شرق جزائر أندونيسيا كانت مسلمة كلها !! ثم هجم عليها الأسبان ، ووضعوا عليها اسم ملكهم « فيليب » وسموها « الفليبين » ، وبدأوا عملية محو القرآن والسنة ، والمنتسبين إلى القرآن والسنة .. حتى محوا [ ٧٨٪] من السكان ونصَّروهم ، وبقى الآن نحو [ ١٠٪] يتعرضون للفناء !!

إذا تحدث الناس عن التجمع الإسلامى ، وعن الروابط الإسلامية ، وُجد مِن العرب من يقول : إن التجميع على الإسلام سياسة أمريكية !! ، يا سبحان الله !! أَيُّ بلاء هذا الذي نزل بنا ؟!! إن التجميع على الإسلام سياسة قرآنية: ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفوقوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣] ألا فليستيقظ المسلمون وإلا هوت بهم الريح في مكان. سحيق!! :

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَي قُلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبِنَا إنك رَءُوفُ رَحِيم ﴾[الحشر: ١٠]

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون السلام المسلاة

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والنسائي وأحمد .

### تأملاك في المهجرة

#### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضي الله عنه

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عـدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل و سلم و بارك على سيدنا محمدا و على آله وأصحابه والتابعين . أما بعد :

فلا تزال بقایا من قصة الهجرة تحتاج الى تجلیة ، ولا تزال عبر فی هذا الحادث الضخم ، ینبغی أن نقف بإذائها حتی نصلح علی ضوئها حاضرنا ، فنحن مانذکر تاریخنا الماضی ـ قصصه واحداثه \_ إلا لتقتبس منه أضواء تحدد لنا الهدف و تجنبنا الزلل .

أول ما نوجه النظر إليه فى حادث الهجرة قانون السببية الذى تحدثنا عنه كثيرا ، إن هذا القانون فرض نفسه فى الهجرة ، لم يقل النبى عليه الصلاة والسلام إننى ومن معى أوذينا فى الله طويلاً ، وقد أخرجنا من ديارنا كرها ، فعناية السماء يجب أن تلاحقنا ، ولاحرج من بعض التفريط او بعض التواكل ، فإن الله يجبر الكسر ، ويكمل النقص ، لم يقل النبى عليه الصلاة والسلام شيئا امن هذا ، وإنما وضع الخطة كاملة ، كل مايمكن أن يصنعه الانسان العادى ليتجنب الاخطار ، وليبتعد عن مكايد العدو فعله النبى عليه الصلاة والسلام .

ما ترك ثغرة ، ولا أبقى فى خطته مكانا يكمله الذكاء ، فعل ما فى طوق البشر. عمر بن الخطاب رضى الله عنه لما سمع بالطاعون فى الشام أبى أن يدخل البلد الذى قصد أن يدخل إليه ، فقال له أبو عبيدة بن الجراح رضى الله عنه : أتفر من قدر الله ؟ فغضب عمر غضبا شديداً ، وقال : يا أبا عبيدة : لو غيرك قالها!! أفر من قدر الله الى قدر الله !! أرأيت لو أن عندك قطيع غنم فتركت المكان المجدب إلى المكان المخصب ألم تتركه بقدر الله إلى قدر الله ؟

هذا المعنى يشرحه حديث آخر ، فقد سئل رسول الله عَيْقَالَةِ : أرأيت أدوية نتداوى بها ، وَرُقُ نسترق بها ، وتُقَى نتقيها ، هل ترد من قدر الله شيئا ؟ قال : « هي من قدر الله »(١)

والرقية: دعاء المريض لنفسه بالشفاء أو تلاوته بعض سور القرآن للاستشفاء ببركتها كما صح من أن النبي عليه الصلاة والسلام «كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ فيهما «قل هو الله أحد » و « وقل أعوذ برب الفلق » و «قل أعوذ برب الناس » ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده ، يفعل ذلك ثلاث مرات » (٢)

اتخاذ الأسباب اذن دين ، وهذا هو الذي جعل رسول الله عليه في فكر في الاختباء في الغار ، وفي تضليل أعدائه فكان يتجه جنوبا وهو يريد أن يتجه إلى الشمال ، وفي اتخاذ راحلتين قويتين مستريحتين حتى تتمكنا من السفر وتحمل وعثاء الطريق وطول المدة ، واتخاذ دليل مدرب حتى يعرف ما هنالك من وجوه الطرق والأماكن التي يمكن التعريج عليها بعيدا عن الأرصاد المبثوثة هنا وهناك ، وكيف يضلل من يبحثون عنه ؟

قضية السببية قضية فرغ الإسلام منها ، قرر أنها حق . لكن موقف المؤمن والكافر من السبب يحتلف بعد ذلك ، فالمؤمن بعد أن يتخذ الأسباب كاملة لا يعول عليها ، ولا يربط نفسه بها ، ولا يظن أنها هي التي تفعل أو

 <sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه فى الطب : باب ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء ١١٣٧/٢ واحمد ٤٢١/٣
 والحاكم فى الطب ٤٠٢/٤ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى في فضائل القرآن : باب فضل المعوذات ٦٢/٩ والترمذى في الدعوات : باب
 ما جاء فيمن يقرأ من القرآن عند المقام تحفة الأحوذى ٣٤٧/٩ وأحمد ١١٦/٦ .

تترك ، بل يؤمن بأن الأمور بيد الله ، وأن النتائج تتم بقدرة الله ، وأن هناك بأسباب أخرى ليست في يد الانسان ، الله جل شأنه هو الذي يوفرها ويكثرها لمن أراد أن ينجح قصده .

ولذلك قارن العلماء بين موقفين للنبى عليه الصلاة والسلام قالوا: فى الغار عندما أحس أقدام المطاردين تقترب ، وعندما بدأ أبو بكر رضى الله عنه يقلق ويشعر بالوجل ، كان النبى عليه الصلاة والسلام يسكن روعه ، ويبدد قلقه ويقول له: « ما ظنك ياأبا بكر باثنين الله ثالثهما »(١)

قال العلماء: هذا الموقف يغاير الموقف في معركة « بدر » عندما أخذ النبى عليه الصلاة والسلام يتجه بقلبه ولبه إلى الله في ضراعة حارة ، ودعاء متتابع ، واستغاثة موصولة ، يقول : « اللهم أنجز لى ما وعدتني ، اللهم إنك إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض »!! فمازال يهتف بربه مادا يديه مستقبل القبلة حتى سقط رداؤه من منكبيه فأتاه ابو بكر .. وقال : يانبي الله كفاك مناشدتك ربك فإنه سينجز لك ما وعدك »(٢).

قال العلماء : ما السبب في تفاوت الموقفين هنا وهناك ؟

وكان الجواب: أن النبسى عليسه الصلاة والسلام في الغسار كان قد اتخذ الأسباب كلها، وأفرغ ما في طاقته عملياً، فاطمأن إلى أن الله هو الذي سيكفله وهو الذي سيحقق ما يصبو إليه من أمل في إنجاح الهجرة وبلوغها غايتها.

أما في « بدر » فإن الأسباب لما تكتمل من ناحية ، وربما تعلقت الهمة بها ، وعولت عليها ، وانتظرت النصر منها ، فأراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يتجرد من هذه الأسباب، من الجيش الذي خرج إلى القتال، من العدو أو العدة اللتين أحاطا به عليه الصلاة والسلام ، فكان دعاؤه ، وكانت استغاثته ، وكانت ضراعته ، وكان استنصاره بالله جل جلالة .

الفارق بين المؤمن والكافر كلاهما يأخذ بالسبب ، أما نحن المؤمنين فإننا نرى أن الأسباب أدوات للقدرة العليا ، ومفاتيح لخزائن الرحمة الإلهية ، وأن أى شيء انقطع عنه الإمداد الأعلى فإنه لا يصنع شيئاً ،

 <sup>(</sup>١) رواه البخارى فى فضائل الصحابة : باب مناقب المهاجرين ٨/٧ فى فضائل الصحابة - باب
 من فضائل أبى بكر الصديق رضى الله عنه وأحمد ٤/١ .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في التفسير : تفسير سورة الأنفال ٢٩/٨ واحمد ١٠/١ .

ويتوقف في مكانه أتظن الأرض وهي تدور حول نفسها لا تتخلف دقيقة عن ميعادها في شروق أو غروب ، ألديها ساعة تضبط بها الوقت ؟

أترى وهى تدور حول الشمس لديها أجنحة تطير بها ، أو مخزون من البترول أو الكهرباء يعينها على السرعة فى جريها ؟ لا شيء ، انها قدرة الله هى التى تحرك الأسباب علوا وسفلا !! فإذا كان الإنسان يقوم بالسبب ثم ينتظر من رب العالمين أن يحقق النتيجة فتلك طبيعة علمية ما ينبغى أن يكابر امرؤ فيها .

المؤمن بأكل الخبز ثم يعلم أن استفادة جسمه من هذا الخبز ليس لأن فى ذرات الدقيق عقلا يحولها إلى عظم وعصب وقوة وطاقة ، لا ، هذا كله صنع الله !!

أما المادى فيتصور أن هذه الأسباب تتحرك تلقائيا بذكاء في الدقيق أو بقدرة عقلية في الرغيف !!

هذا هو الفارق بين المؤمنين وغير المؤمنين .

أما الأسباب فاتخاذها دين.

مما نذكره فى قصة الهجرة أن ما قبل الهجرة وما بعده سواء فى قضية عرض الإسلام ، بعض الناس يقول \_ وقد أكد هذا مستشرقون ومبشرون وسماسرة لهما \_ كانت الدعوة الإسلامية قبل الهجرة تعتمد على الاقناع المجرد ، وعلى التفكير الحر ، وعلى رفض الضغط فى جعل الناس يعتنقون ما يشاءون من عقائد ، أما بعد الهجرة ، وبعد أن تماسك السيف فى أيديهم فقد أخذوا يحكمون السيف ، ويبتعدون عن منهج العقل !!

هذا كلام يحتاج إلى أن نناقشه، صحيح أن الدعوة قبل الهجرة كانت تعتمد على الاقناع الحر، وعلى المنطق العقلى الواعى، وعلى ترك المعارضين يأخذون طريقهم كما استحبوا لانفسهم. في سورة الانعام وهي مكية نقرأ قوله تعالى: ﴿ قد جاءكم بصائر من ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمى فعليها ﴾ [الأنعام: ١٠٤]

فی سورة الکهف وهی مکیة نقرأ قوله تعالی : ﴿ وقل الحق من ربکم فمن شاء فلیؤمن ومن شاء فلیکفر ﴾ [الکهف: ٢٩] خطب الغزالی – المجلد الثانی

فى سورة يونس وهى مكية نقرأ قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ كَذَبُوكَ فَقَلَ لَى عَمَلِي وَانَ كَذَبُوكَ فَقَلَ لَى عَمَلِي وَلَمْ عَمَلِي وَانْ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

هذا منطق الاسلام فى مكة فهل تغير هذا المنطق فى المدينة ؟ الجواب على هذا يتقاضانا أن ننظر فى الوحى الذى نزل فى المدينة لنرى أترك المسلك الأول أم بقى إلى هذه الوجهة يسير دون أدنى تغيير ؟

نقرأ سورة البقرة وهي سورة مدنية بيقين ، فنجد فيها قوله تعالى : ﴿ قُلَ أَتَحَاجُونِنَا فِي اللهِ وَهُو رَبِنَا وَرَبِكُمْ وَلِنَا أَعَمَالِنَا وَلَكُمْ اللهِ وَهُو رَبِنَا وَرَبِكُمْ وَلِنَا أَعَمَالِنَا وَلَكُمْ اللهِ الل

ونقرأ فى نفس السورة قوله تعالى : ﴿ لا إكراه فى الدين قد تبين الرشد من الغى فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى ...﴾ [البقرة : ٢٥٦]

ونقرأ فى نفس السورة قوله تعالى : ﴿ ود كثير من أهل الكتاب لويردونكم من بعد إيمانكم كفارا حسدا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق فاعفوا واصفحوا حتى يأتى الله بأمره إن الله على كل شيء قدير ﴾ [البقرة : ١٠٩]

ونقرأ فى سورة آل عمران ، وهى مدنية بيقين ، نقرأ قوله تعالى : ﴿ فإن حاجوك فقل أسلمت وجهى لله ومن اتبعن ، وقل للذين أوتوا الكتاب والأميين أأسلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ والله بصير بالعباد ﴾ [آل عمران : ٢٠]

ونقرأ في سورة النساء وهي مدنية ، نقرأ قول تعالى : ﴿ من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً ﴾[النساء: ٨٠]

ونقرأ في السورة نفسها قوله تعالى : ﴿ .. فإن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلا ﴾ [الساء: ٩٠]

ونقرأ في سورة المائدة ، وهي مدنية ، قوله تعالى : ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ونقرأ في السورة نفسها قوله تعالى : ﴿ وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَطَيْعُوا الرسول

واحذروا فإن توليتم فاعلموا أنما على رسولنا البلاغ المبين ﴾[المائدة :٩٢]

ولا أريد أن أستعرض القرآن كله لأبين أن مكيه تمهيد لمدنيه ، وأن مدنيه تصديق لمكيه ، وأن مسلك الإسلام بعد الهجرة هو مسلكه قبل الهجرة، وأنه الدين الذي اخترع في العالم الحرية الدينية، وبسط رعايته على من يعارضونه فما أحرجهم ، ولا اضطهدهم ، ولا استذلهم ، ولا نال منهم قليلا ولا كثيرا !!

ولكن هناك من على أبصارهم وبصائرهم حجب يريدون أن يكذبوا ، وأن يزوروا التاريخ ، وأن يقولوا للناس كلاماً لا أصل له فى تصور الإسلام وتصويره للأمور .

شيء آخر يتصل بالهجرة وهو قصة التشريع .

يشيع بين الناس أن ما بعد الهجرة كان عصر التشريع ، وأن ما قبل الهجرة كان عصر التمهيد ، هذا كلام مدخول ، ويحتاج إلى شيء من التوضيح .

فإن شرائع العقيدة كلها تمت فبل الهجرة ، وشرائع الأخلاق الفاضلة كلها تمت قبل الهجرة وزكاة تمت قبل الهجرة والحج معروف من شريعة إبراهيم ، وإذا كان فرض الصوم قد تأخر إلى ما بعد الهجرة فلا يقدح هذا في أن ما قبل الهجرة كان عصر تشريع لأهم ما تحتاج إليه الأمة في عقائدها وعباداتها .

الصلاة شرعت قبل الهجرة ، الزكاة شرعت قبل الهجرة ، أوائل سورة المؤمنون وهي سورة مكية ، تقول : ﴿ قد أفلح المؤمنون ، الذين هم في صلاتهم خاشعون ، والذين هم عن اللغو معرضون ، والذين هم للزكاة فاعلون ، والذين هم لفروجهم حافظون . إلّا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين ﴾ [سورة المؤمنون ١ - ٢٠]

كل هذا شرع قبل الهجرة ، بل كان تشريع الزكاة من أول ما عرف بعد الايمان بالله والصلاة مباشرة .

وسورة المدثر وهي من أول ما نزل ، نقرأ فيها قوله تعالى على لسان

المؤمنين وهم في نعيمهم يسائلون المجرمين :

﴿ مَا سَلَكُكُم فَى سَقَرَ قَالُوا لَمْ نَكُ مَنَ الْمُصَلِينَ ، وَلَمْ نَكُ نَطْعُمُ اللَّهِ مَا سَلَكُكُم فَ سَقَرَ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِينِ ، وكنا نكذب بيوم الدين حتى الحائضين . وكنا نكذب بيوم الدين حتى أتانا اليقين ﴾ [ سورة المدثر ٢٤ ــ٧٤]

تشريع الخمر أغلب العلماء يرى أن الأمر الحاسم بترك الخمر كان في المدينة ويرى آخرون أن الخمر من أسمائها « الإثم » يقول الشاعر :

شربت الإثم حتى ضل عقلى « كذاك الإثم تذهب بالعقول والدليل على تحريم الإثم — الخمر في مكة قوله تعالى في سورة الأعراف في قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن والأثم والبغى بغير الحق ﴾ [ سرة الأعراف ٣٣ ]

تشريع الربا ، صحيح أن آيات الربا من آخر ما نزل في سورة البقرة ، ومن آخر ما نزل في سورة البقرة ، ومن آخر ما نزل في المدينة ، لكن تحريم الربا أشعر القرآن به في الوحى المكي النازل بمكة ، في سورة الروم نقرأ قوله تعالى :

﴿ وَمَا آتِيتُمْ مَنَ رَبَا لَيْرِبُوا فَى أَمُوالَ النَّاسِ فَلَا يُرِبُوا عَنْدَ اللهُ ، ومَا آتِيتُمْ مَنْ زَكَاةً تَرِيدُونَ وَجَهُ اللهِ فَأُولَئُكُ هُمُ المُضْعَفُونَ﴾ [الروم: ٣٩]

المضعفون.. أى الذين يضاعفون ثوابهم، ويكثرون عند الله أجرهم. فالعصر المكى كان عصر تشريع إلى جانب العصر المدنى الذى أكمل التشريع، وفرع فى كثير من المسائل بعد استقرار المجتمع الإسلامى وتكون الدولة فيه.

مما ينبغى أن يعرف أيضا في الهجرة .. أن القرآن الذي نزل في مكة قبل الهجرة أو في المدينة بعد الهجرة سواء في إعجازه ، سواء في بلاغته ، سواء في التحدي به . نعم ، يقول بعض العلماء : إن بعض القرآن ثوابه في التلاوة أو فضله على غيره قد جاءت به نصوص ، مثلا ، قرأنا أن سورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن (١) .

 <sup>(</sup>١) قال رسول الله عَيْضَةً : أبعجز أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن في ليلة؟ فشق ذلك عليهم، وقالوا أينا يطيق ذلك يا رسول الله، فقال «الله الواحد الصمد ثلث القرآن» رواه البخارى في فضائل القرآن، باب فضل قل هو الله أحد ٢٣٣/٤ ومسلم في المسافرين.. باب فضل قراءة قل هو الله أحد ٢٩٩/٢. \*

قال العلماء: إنما تتفاضل السور بموضوعاتها ، فإذا كانت سورة تتحدث عن العقائد وأصول الدين فهى أكثر مثوبة عند الله ، وأكثر مكانة من آية تتحدث عن المواريث ، أو عن الزواج ، أو عن الطلاق ، فآية الكرسي تفضل غيرها ، لأن موضوع الحديث في الآية عن الله جل جلاله أما السور كلها مكيها ومدنيها والآيات جميعاً التي تناولت العقائد أو العبادات أو الأخلاق أو المعاملات فهي كلها في طبقة رفيعة من البلاغة ، وفي أوج من الإعجاز تحدى الله به الإنس والجن لا فارق بين قرآن مكي أو قرآن مدني .

وقد قال المستشرقون ـ ومن بينهم مستشرق مجرى اسمه « جولد زيهر » قال : إن القرآن المدنى أقل بلاغة من القرآن المكى !! وتبعه فى هذا اللغو بعض الذين كانوا يدرسون فى كلية الآداب ، وبقوا فى أماكنهم ينشرون هذا الإلحاد ، بل حفظت لهم مناصبهم إلى أن ماتوا .

ونحن نريد أن نوجه النظر إلى أن الغزو الثقافى له تسلل وله مداخل ، وله سوآت ويجب أن نحتاط لديننا وعقائدنا من عدوان المستشرقين والمبشرين وسماسرتهم في هذا البلد .

وحديثنا المهم فيما يتصل بهذا الغزو فى خطبتنيا الثانيـة إن شاء الله . أقــول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

## الخطبة الثانية

الحمدالله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ، ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ، ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٠]

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء ، وسيد المصلحين ، اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعد :

عباد الله أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل .. واعلموا أيها المؤمنون أننا نواجه مستقبلًا يحتاج منا إلى اليقظة الكاملة ، والوعى الدقيق ، والبصر الفاحص المنقب لكل ما يراد بنا أو يبيت لنا ، والسبب فى هذا أن مصر هى طوعاً أو كرهاً دماغ الإسلام وقلبه ، وأن نجاح الإسلام فيها نجاح له فى العالم أجمع ، وأن ضياع الإسلام فيها ضياع له فى العالم أجمع ، بل الأمر ليس أمر ضياع ، وإنما الأمر أمر المكانة ، يوم يدحرج الإسلام من مكانته كدين أول ، وموجه أول ، وأساس أول لكل بناء خلقى وثقافى وتشريعى واجتماعى ، يوم يدحرج الإسلام من هذه المكانة لتكون له مكانة ثانوية أو واجتماعى ، يوم يدحرج الإسلام من هذه المكانة لتكون له مكانة ثانوية أو ثالثية أو رابعية ، فمعنى هذه الدحرجة أن مستقبل الإسلام سيمضى إلى الغروب إن لم يكن اليوم فغداً وإن لم يكن غداً فبعد غد !! .

ولهذا فإن المحافظة على مكانة الإسلام كموجه أول فى كل شيء له أهمية فى بلدنا !! .

إن مكانة مصر ومكانة الإسلام فيها موضع دراسة ذكية لمن يكرهون هذا البلد ويتآمرون على مستقبله ، وقد شاء الله تعالى أن تقع حرب رمضان وأن تكون هذه الحرب نقلة بعيدة المدى ، ودعما سماويا مباغتا لهذه الأوضاع فى العالم العربى والعالم أجمع ، فإذا الايمان يعلن عن وجهه الصبيح ، وحقيقته الحلوة ، واذا الجيش الذى حمل عبء دعايات مرة ، ومواقف مصنوعة ، إذا هذا الجيش يزأر بكلمة التوحيد ويمشى تحت صدى التكبير الذى يملأ الأودية ، ويهز الآفاق ويصل الى غرضه .

اريد أن أقول: لقد أحرزنا نصراً مرحلياً بعد هزيمة سوداء صبغت الوجوه بالذل والعار، أريد أن أسأل ما الذى أكسبنا هذا النصر الآن؟ وما الذى أكسبنا الخزى والهزيمة من قبل؟

التحقيق في هذا أن أوضاع الأمة قبل سنة ١٩٦٧ كان يجب أن تنتهى بالهزيمة !! وأن أوضاع الأمة قبل معركة العاشر من رمضان كان معها الأمل في جنب الله أن يضع خيرا في الأيدى الممدودة له ، وأن يجعلها ترجع بما يبيض وجهها ويرفع رأسها .

قبل ١٩٦٧ كان هناك إذلال لطوائف كثيرة من هذه الأمة ، كان هناك حرب على الإسلام ، كانت هناك مساءات لديننا، كان هناك استبداد أعمى ، كانت هناك معتقلات مفتحة ، كان سجن كبير يعتبر الإسلام جريمة ، أما عندما دخلنا المعركة الأخيرة كانت أبواب الحرية قد بدأت تتفتح رويدا رويدا ، صفيت المعتقلات ، عاد الجيش إلى كلمة التكبير في تمريناته ، وكان ذلك لا يعرف له ، بدأت أمتنا ترجع إلى دينها دون قلق أو خوف ، كانت الخيانات التي كانت على مستوى عال بدأت تنزاح عن تاريخنا وعن صدرنا وعن مجتمعنا ، ولكن أيرضي هذا الذين صسنعوا هزيمة ٧٦ ؟ لا ، لن يرضيهم هذا ، والذين صنعوا الهزيمة من كتاب خدموا الجبروت ، وتملقوا المستبدين ، وعاشوا يصنعون للأمة الإلحاد الذي يعميها عن الله ، أهؤلاء يرضون أن تنعم الأمة بالإيمان والحرية ، وأن تأخذ طريقا جديدا يعود بها إلى الله ؟

لا ، إنهم لا يريدون هذا ، إنهم يريدون استئناف نفس الأوضاع التسي كانت قبل سنة ٦٧ ، قد تسأل ما الذي يريدون استئنافه ولأقبل بصراحة لقد فهمت أن الأصوات التي يجب أن تختفي لا تزال عالية وأن الذين صنعوا الهزيمة لا يزالون يريدون أن يصنعوها مرة أخرى لا أدرى ، لقد استقدمت بعض الصحف « بول سارتر » طاغية الوجودية وعموداً من أعمدة الكفر في فرنسا ، وجاءت معه بعشيقته !! واقتحم الرجل النذل وعشيقته القصر الجمهوري ، وكان ينبغي أن يحرم على رجل وعشيقته ، لكن مراكز القوة وأسباب الشر كانت تريد أن تفرض على أمتنا الإلحاد، والانحلال وأن مجيء رجل مع عشيقته أمر عادي .

والآن يستقدم من فرنسا زعيم للتحالف اليسارى الاشتراكى . ما حاجتنا إلى هؤلاء ؟ ما الـذى نتلقـاه من هؤلاء ؟ لكـن الذيـن صنعـوا هزيمة سنـة ٦٧ يريدون أن يصنعوا هزيمة أخرى لبلدنا .

إن الذين قادوا معركة النصر هم المؤمنون ، ومنهم الحاج حافظ سلامة زعيم السويس غير منازع ، الرجل الذى رفض الاستسلام وخرج مع الجنود والمؤمنين من مسجد الشهداء في السويس ، وقاتل حتى هزم اليهود وردهم بعد أن أحرق دباباتهم . وردهم خارج المدينة وجعلها مدينة محترمة صامدة .

هذا الرجل بقى فى المعتقل ستة وعشرين شهرا ، يذوق الذل ، حتى خرج أخيرا فى أيام الحرية وأدى واجبه ؟ لم يقل هذا الانسان أنا ما أدافع عن بلد ذقت فيه الذل ، لا ، ما قال هذا ، عهد الذل انتهى ، ينبغى أن ينتهى إلى الأبد ، إن أعداء الإسلام أصحاب حيلة ، وقد بدءوا الآن إيفكرون كيف يعودون بالأمة إلى الشتات الذى كانت فيه ؟

ستسمع ألف كلمة إلا كلمة الإسلام ، ستقرأ قضايا كثيرة إلا قضايا الإسلام ، سترى أن ضيوفا يجيئون حمراً أو صفراً ، ولن يجاء برجل يمثل الإسلام !!

لم ؟ هؤلاء لم يرثوا مصر ، إن مصر التي شاء الله أن يكسر قيودها ، وأن يحرر أرضها ، ينبغى أن يعلم الناس الآن أن هذا التراب حرام على الأصوات التي خدمت الجبروت ، وبقيت في كنف الذل تهتف له وتبشر به ؟

ليس هؤلاء قادتنا ، إن قادتنا هم الذين حملوا راية الإيمان وبكوا من خشية الله ، وبشروا بالحق ، وبقوا إلى جانب الكتاب والسنة .

إننا نريد أن تصحو هذه الأمة ، إن الأمة التي تنسى ولا تذكر لا تستحق البقاء .

وقديما قيل في مصر :

نُسيت روعته في بلد كل شيء فيه يُنسى بعد حين و ونحن اذا كنا ننسى كل شيء بعد حين فلا نصلح للبقاء .

ينبغى أن نعرف أن الايمان أساس نهضتنا ، وأن الإسلام سياج عزنا ، وأن راية الحق هي التي ينبغى أن ترفرف علينا ، وأن الذين خدموا الإلحاد ، وجاءوا بزعمائه من أوربا رجالا أو نساءً ، أو الذين يريدون تعكير صفونا وتوسيخ فكرنا ، وجعل حياتنا تعتمد على مصادر من الخارج هذا كله غثاء ولغو ، نحن ينبغى أن نبنى على قواعدنا ، وأن ننطلق من مبادئنا ، وأن نتجه إلى غاياتنا وأهدافنا .

نحن أغنياء عن « بول سارتر » ، وعن « ميتران » وعن بقية أولئك الذين عاشوا في الغرب يحرسون ضلاله .

وأنا أعلم وغيرى يعلم أن سارتر جاء هنا وبعد يوم كان فى إسرائيل! وأنا أعلم وغيرى يعلم أن زائر مصر الحالى صديق لإسرائيل وصديق لزعيمة إسرائيل!

فما الذى يجعل أمتنا تتسول الرجال والثقافات على هذا النحو الأعمى!

لكن هي طبيعة القوم ، هي طبيعة العصابة التي تآمرت على مستقبل بلدنا من أمد غير طويل .

إننا بحاجة ملحة إلى أن نعرف الايمان ورايته ، ولا نمشى إلا تحت هذه الراية حتى نصلي إلى غايتنا أن شاء الله . « اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١)

﴿ رَبِنَا أَغْفَرَ لِنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ ، وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غُلا لَلَذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠]

عباد الله

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بَالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَى الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغَى يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠] الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠] أقم الصلاة

• • •

• •

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والنسائي وأحمد .

### كَانَ خُلِقُهُ ٱلقُرُآنَ

## خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية 14.1 هـ ــ ١٩٨٠ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، مهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، •السراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه التابعين .

#### أما بعد :

فقد قال ربنا تبارك اسمه وصفاً للكتاب للعزيز : ﴿ الله نول أحسن الحديث كتابا متشابها مثانى تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ذلك هدى الله يهدى به من يشاء ومن يضلل الله فماله من هاد ﴾ [ الزمر : ٢٣ ] .

معنى أن القرآن متشابه فى هذه الآية : أن معانيه متماثلة على كثرة السور ، وأن المحاور التى يدور عليها متقاربة وإن تعددت الآيات وطالت .

وليس معنى التشابه هنا ما يقابل المحكم فى قوله تعالى : ﴿ هُو الذَى أَنْوَلَ عَلَيْكَ الكَتَابِ وَأَخْرَ أَمُ الكَتَابِ وَأَخْرِ مَنْهُ آيَات محكمات هن أَمُ الكَتَابِ وَأَخْرِ مَنْشَابِهَاتٍ ﴾ [ آل عمران : ٧ ] .

المقصود بالمتشابه في آية سورة الزمر: أن معانى القرآن الكريم على كثرتها تدور على مبادىء معروفة محدودة ، وأغراض معينة واضحة ، ولذلك فإن في الإمكان القول بأنها متشابهة .

وأظننا في الجمعة السابقة أوضحنا أن القرآن الكريم دارت آياته الكثيرة على أربعة معان :

أولا: وصف القرآن الكريم للكون ، وحديثه عن المادة وآفاقها وقواها وأسرارها .

ثانيا : تاريخ الماضين و سرد قصصهم .

ثالثاً : اليوم الحاضر وما فيه من تكاليف ، وما يقع على الناس من أعباء .

رابعا: مشاهد القيامة وما إلى ذلك مما يتصل بالحساب من ثواب وعقاب .

معنى المثانى : الإزدواج فى الجمع بين أمرين ، فالقرآن الكريم فى تربيته للنفوس وفى توجيهه للأمم يجمع بين مصلحتى الروح والجسد ، بين منطقى الفكر والعاطفة ، بين مصلحتى المعاش والمعاد ، بين الوعد والوعيد ، بين الرغبة والرهبة .

قلت : إننا في هذا الشهر نتحدث في السيرة الشريفة ، في النبوة الخاتمة وصاحبها عليه الصلاة والسلام ، وقد بدأت بالحديث عن القرآن لأن نبينا عليه الصلاة والسلام كان قرآنا حيا في مسلكه ، في خلقه ، في شمائله ، في عبادته ، في جهاده ، في حربه ، في سلمه ، في سفره ، في إقامته ، في انتصاره ، في انهزامه ، في صحته ، في مرضه ، في خلوته ، في جلوته ، في شئونه كلها .

صَحَّ عن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها أنها سئلت عن خلق رسول الله عَلَيْتُهُ فقالت للسائل: ألست تقرأ القرآن ؟ قال: بلى ، قالت: فإن خلق نبى الله عَلَيْتُهُ كان القرآن (١) .

المعنى الذى شاع لهذا الحديث أنه ما من خير جاء فى القرآن أو بر أو فضل أو محمدة إلا والنبى عليه الصلاة والسلام قد تخلق بذلك ، وظهر به ، واصطبغت نفسه بحقيقته ، وما من شر أو مرذول من السلوك والعمل حذّر

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صلاة المسافرين ــ باب جامع صلاة الليل ومن نام عنه ١٦٨/٢ ، ١٦٩ .

القرآن منه ونهى عنه إلا ابتعد النبى عليه الصلاة والسلام عنه وكان أبعد ما يكون عن اقترافه أو القرب منه .

هذا هو المعنى الشائع للحديث ، كأن الحديث يجعل دائرة القرآن في شمائل النبي وسيرته لا تتعدى الأخلاق .

فى تأملى للسيرة وفى تأملى لآفاق النبوة وجدت أن الحديث يمكن أن يكون أوسع دائرة وأرحب آفاقا ، يمكن أن يكون المعنى المقصود أن النبى المالية كان قرآنيا فى حياته كلها .

كيف كان قرآنيا في حياته كلها ؟

ذكرت لكم أن القرآن الكريم \_ فى العنصر الأول فيه \_ عرَّف رب العالمين عن طريق آثاره فى الكون وإبداعه فى الحلق ، قهو يعرف الله جلّ حلاله فيقول :

﴿ الله الذى يرسل الرياح فتثير سحابا فيبسطه فى السماء كيف يشاء و يجعله كسفا فترى الودق يخرج من خلاله فإذا أصاب به من يشاء من عباده إذا هم يستبشرون ﴾ [ الروم : ٤٨ ] .

﴿ الله الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصرا إن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون ﴾ [ غافر : ٦١ ] .

﴿ الله الذي جعل لكم الأرض قرارا والسماء بناء، وصوركم فأحسن صوركم ورزقكم من الطيبات ذلكم الله ربكم فتبارك الله رب العالمين ﴾ [غافر: ٦٤].

﴿ الله الذي جعل لكم الأنعام لتركبوا منها ومنها تأكلون . ولكم فيها منافع ولتبلغوا عليها حاجة في صدوركم وعليها وعلى الفلك تحملون ﴾ [ غافر : ٧٩ ، ٨٠ ]

فهنا نجد أن الوصف لله سبحانه وتعالى هو بتوجيه الأنظار إلى أسمائه الحسنى وصفاته العليا فى كتاب الكون المفتوح وفى هذا العالم الذى يسر لنا كل ما فيه و سخرت لنا سماواته وأرضه .

كان النبي عليه الصلاة والسلام في هذا الجانب من القرآن شديد الحس

بالوجود الإلهى ، ومعنى « خلقه القرآن..» فى هذه الناحية : أنه ما ينظر إلى شيء إلا ويرى الوجود الأعلى مسيطرا عليه ، نافذا فيه ، واضحا من خلاله ، يتضح هذا فى ذكره لله واستشعاره مجده ونعمه ووجوده .

فالله جل شأنه فى كل شىء زمانا ومكانا ، وقبل أن نشرح الزمان والمكان أجىء بآية من سورة الأنعام تقول : ﴿ قُل لَمْن مَا فَى السموات والأرض قُل لله ﴾ [ الأنعام : ١٢ ] .

فهذه الآية تتحدث عن المكان ، والآية التي بعدها تتحدث عن الزمان ، قال تعالى : ﴿ وله ما سكن في الليل والنهار ، وهو السميع العليم ﴾ [ الأنعام : ١٣ ] .

ملاحظة هذه المعانى زمانا ومكانا كانت تظهر فى حياته عليه الصلاة والسلام نوعا من التسبيح والتحميدوالتمجيد والذكر والشكر لم يعرف مثله فى حياة بشر آخر ، كان إذا أصبح قال :

« أصبحنا وأصبح الملك لله والحمد لله لا شريك له لا إله إلا هو وإليه النشور » (١) .

« أصبحنا على فطرة الإسلام وكلمة الإخلاص وسُنَّة نبينا محمد على أصبحنا على خطرة الإسلام وكلمة الإخلاص وسُنَّة نبينا محمد على الله أبينا إبراهيم حنيفا مسلما وما كان من المشركين » (٢) .

« اللهم ما أصبح بى من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك وحدك لا شريك لك فلك الحمد ولك الشكر » (٣) .

 <sup>(</sup>۱) تتمة الدعاء : « وإذا أمسى قال : أمسينا وأمسى الملك لله والحمد لله لا شريك لهيلا إله إلا هو وإليه المصير » رواه البزار وإسناده جيد . كذا في مجمع الزوائد ١١٤/١٠ .

رُمُ رُواهُ أَحَمَدُ فَى المُسَبِّدُ ٢٠٦/٣ ، ١٢٣/٥ والدارمي فَى الاستئذان ــ باب ما يقول إذا أصبح ٣٧٨/٢ والنسائي في عمل اليوم والليلة ــ ذكر ما كان النبي عَلِيْكُ يقوله إذا أصبح ص ــ١٣٣٠ والطبراني في الكبير ــ في الدعاء . وقال في صحيح الجامع ( ٤٦٧٤ ) : صحيح .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود فى الأدب \_ باب ما يقول إذا أصبح ١٣/١٤ والنسائى فى عمل اليوم والليلة ص ١٣٧ وابن السنى رقم ٤١ والبيهقى فى الليلة ص ١٣٧ وابن السنى رقم ٤١ والبيهقى فى الله والليلة ص ١٣٧ وابن السنى رقم ٤١ والبيهقى فى الله كار : ٧٤ : إسناده جيد .

وكان يحمد ربه قائلا :

« يارب لك الحمد كما ينبغى لجلال وجهك ولعظيم سلطانك » (١) .

إلى آخر هذه التسبيحات والتحميدات التى لهج بها لسانه ، وعمر بها جناته ، وتحركت بها عواطفه ، وتركها فى تراثه نورا يقود الناس إلى ربهم ويربطهم به أوثق رباط .

كان فى شعوره بهيمنة الله على الكون ينظر إلى القريب والبعيد فلا يرى إلا قدرة الله وجلاله ، ينظر إلى الهلال وقد بدا فيقول :

« اللهم أهله علينا باليمن والإيمان والسلامة والإسلام ربى وربك الله » (٢) .

كان إذا نزل المطرحسر (٣) ثوبه حتى أصابه من المطر ، فإذا سئل قال :

« لأنه حديث عهد بربه تعالى » (٤) .

وعن عائشة رضى الله عنها قالت: «كان النبى عَلَيْكُم إذا عصفت الريح قال: اللهم إنى أسألك خيرها وخير ما فيها وخير ما أرسلت به، وأعوذ بك من شرها وشر ما فيها وشر ما أرسلت به، وإذا تخيلت (°)

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه فى الأدب ـــ باب فضل الحامدين ١٢٤٩/٢ وفى إسناده قدامة بن إبراهيم ، ذكره ابن حبان فى الثقات ، وصدقة بن بشير ، لم أر من جرحه ولا من وثقه ، وباقى رجال الإسناد ثقات . كذا فى الزوائد .

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذى فى الدعوات \_ باب ما يقول عند رؤيه الهلال . وقال : هذا حديث حسن غريب ١٦٣/٩ ، ١٦٤ وأحمد فى المسند ١٦٢/١ والدارمى فى الصوم \_ باب ما يقال عند رؤية الهلال ٧/٢ والحاكم وابن حبان وزاد : و « التوفيق لما تحب وترضى » . وقال فى صحيح الجامع (٤٧٢٦ ) : حسن .

<sup>(</sup>٣) أي كشف بعض بدنه .

 <sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صلاة الاستسقاء ــ باب الدعاء في الاستسقاء ٢٦/٣ ومعنى حديث عهد
 بربه: أي بتكوين ربه إياه ومعناه أن المطر رحمة وهي قريبة العهد بخلق الله تعالى لها فيتبرك بها .

 <sup>(</sup>٥) تخيلت السماء : أى تغيمت وتهيأت للمطر .

السماء تغير لونه وخرج ودخل وأقبل وأدبر ، فإذا مطرت سرى عنه فعرفت ذلك فى وجهه قالت عائشة : فسألته ، فقال : لعله يا عائشة كما قال قوم عاد: فلما رأوه عارضا مستقبل أوديتهم قالوا هذا عارض ممطرنا » (۱) .

كان إذا رأى قرية يريد دخولها قال :

« اللهم ربَّ السموات السبع وما أظللن ، وربَّ الأرضين السبع وما أقللن ، ورب الرياح وما ذرين فإنا نسألك خير هذه القرية وخير أهلها ، ونعوذ بك من شرها وشر أهلها وشر ما فيها » (٢) .

هذا هو تجاوب النبي مع ما في القرآن من وصف للكون.

النظر العادى يرى الشمس تطلع ويراها تغيب ، يرى الريح تعصف ويراها ترقد فلا يهتز .

أما نبينا عليه الصلاة والسلام فقلبه مرتبط بمن سخر الشمس والقمر ، وبمن شق الأرض عن النبات ، وبمن أدار القمر هلالا ثم عاد كالعرجون القديم ، إلى آخر ما فى ذلك من مظاهر الكون .

كان ارتباطه بالقرآن تطبيقا ، هو يقرأ القرآن وشعوره وهو يقرأ أنه مع الكون ، يعرف رب الكون من خلال صفحات هذا الكون الكبير .

هذه ناحية ، وهي معرفة الكون وأسراره وآثاره جلّ جلاله في ملكوته الضخم ، وتجاوب النبي عَلِيْقَةٍ معه .

 <sup>(</sup>١) رواه البخارى فى بدء الحلق ــ باب ما جاء فى قوله : ﴿ وَهُو اللَّذِى أَرْسُلُ الرِّياحِ بشراً
 بين يدى رحمته ﴾ ١٣٢/٤ ومسلم فى صلاة الاستسقاء ــ باب التعوذ عند رؤية الريح والغيم والفرح بالمطر ٢٦/٣ .

 <sup>(</sup>۲) رواه النسائي في عمل اليوم والليلة : ٣٦٨ وابن خزيمة وابن حبان ( موارد الظمآن ٢٣٧٧ ) والحاكم ١٠٠/٢ وقال : صحيح الإسناد ٤٤٦/١ وابن السنى رقم ٣٩٥ والبيهقى فى السنن ٢٥٢/٥ .

الناحية الثانية: تاريخ الماضين وسرد قصصهم، تاريخ الحياة، تاريخ الناس منذ ظهروا على ظهر هذا الكوكب وبدأ نشاطهم يملأ الأرجاء، إن هذا التاريخ يصور مدنيات ظهرت وبادت، وقرى عمرت بالإيمان وبالفجور ثم حصدت وعادت إلى ربها ليسألها عما قدمت وأخرت، هذا التاريخ يحكيه القرآن الكريم ليعيش نبينا عليسية وهو يتلاقى معه.

ف سورة الأنعام نقرأ قوله تعالى \_ وهو يصف عمل المرسلين بين الناس \_ : ﴿ وَمَا نُوسِلُ المُوسِلِينَ إِلّا مَبْشُرِينِ وَمَنْدُرِينِ فَمِن آمِنُ وأَصلَحَ فَلا خُوفُ عَلَيْهِم ولا هم يجزئون . والذين كذبوا بآياتنا يمسهم العذاب بما كانوا يفسقون ﴾ [ الأنعام : ٤٨ ، ٤٩ ] ثم يجرى رب العالمين على لسان نبيه عَيِّلِيٍّ هذا الكلام : ﴿ قُلُ لا أقول لكم عندى خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول لكم إنى ملك إن أتبع إلا ما يوحى إلى قل هل يستوى الأعمى والبصير أفلا تتفكرون . وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع لعلهم يتقون ﴾ [ الأنعام : ٥٠ ، ومن وبهم ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع لعلهم يتقون ﴾ [ الأنعام : ٥٠ ، يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ما عليك من حسابهم من شيء وما من حسابه من شيء فتطردهم فتكون من الظالمين ﴾ والأنعام : ٢٠ ] .

هذا كلام يوجّه به النبى عَلَيْكُ وهو يتعامل مع المشركين في مكة ، لكن لا جديد تحت الشمس ، وما يقع له في مكة وقع مثله لأول المرسلين نوح ، قال تعالى : ﴿ . وما أنا بطارد الذين آمنوا إنهم ملاقوا ربهم ولكنى أراكم قوما تجهلون . ويا قوم من ينصرنى من الله إن طردتهم أفلا تذكرون . ولا أقول لكم عندى خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول إنى ملك ولا أقول للذين تزدرى أعينكم لن يؤتيهم الله خيرا الله أعلم بما فى أنفسهم إنى إذا لمن الظالمين . قالوا يا نوح قد جادلتنا فأكثرت جدالنا فأتنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين . قال إنما يأتيكم به الله إن شاء وما أنتم بمعجزين . ولا ينفعكم نصحى إن أردت أن أنصح لكم إن كان الله يريد أن يغويكم هو ربكم وإليه ترجعون . أم يقولون افتراه قل إن

افتريته فعلىّ إجرامى وأنا برىء مما تجرمون . وأوحى إلى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فلا تبتئس بما كانوا يفعلون ﴾ [ هود : ٢٩ ــــ ٣٦ ] .

القصة واحدة ، والقضية واحدة ، والتلاقى بين الموضوعين ظاهر ، إلا أننا نجد القرآن الكريم وهو يذكر قصة نوح قبل الطوفان يتجاوز العصور الطويلة بعد الطوفان إلى عهد البعثة المحمدية ، ثم فى أثناء سرد قصة نوح تجىء آية : ﴿ أَم يقولون افتراه ﴾ وهى كلام عن موقف المشركين فى مكة مع النبى الحاتم عليلية وهو يؤسس عقيدة التوحيد ويطارد خرافات الوثنية ، تجىء هذه الآية \_ أثناء الحديث عن نوح \_ فتنقل الماضى كله إلى حاضر الناس وتنقله إلى يومنا هذا ، وهى تشير إلى أن الإنسان الكبير الذى كان خلقه القرآن كان فعلا يعيش مع ماضى الإنسانية ومع حاضرها ، وأن كان خلقه القرآن كان فعلا يعيش مع ماضى الإنسانية ومع حاضرها ، وأن النتيجة واحدة ، ولذلك قال الله فى آخر السورة : ﴿ وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك فى هذه الحق وموعظة وذكرى المؤمنين . وقل للذين لا يؤمنون اعملوا على مكانتكم إنا عاملون . وانتظروا إنا منتظرون . ولله غيب السموات والأرض وإليه يرجع الأمر كله فاعبده وتوكل عليه وما ربك بغافل عما تعملون ﴾ [ هود :

كان خلقه القرآن ، كان مع القرآن في وصفه للكون ، كان مع رب الكون وهو يبدى مظاهر قدرته وحكمته في العالم الذي نعيش فيه .

كان خلقه القرآن ، كان مع القرآن فى سرده قصص الأولين ، وفى عرضه لما أصاب أولئك الأولين من خير أو شر ، من نصر أو هزيمة ، من عقاب أو عفو ، كان مع هذا التاريخ يعيش فيه ويبقى معه .

فهو قرآن يتحرك ، لأنه مع القرآن في وصفه الله عن طريق التدبر في آفاق الملكوت ، ومع القرآن الكريم في وصفه لفعل الله بخلقه وهو يحكى التاريخ القديم ، وما تضمن من قصص يجب أن نلتفت إليها وأن نستفيد منها ، فإن قصص الأولين ليست مقطوعة عن حاضر العالم .

من علماء المادة من اعتبر الزمن بعداً رابعاً مع الطول والعرض والعمق ، ونظرية النسبية تشير إلى هذا ، وقد كتب أحد الأطباء فى كتاب « الإنسان ذلك المجهول » (١) ما يؤكد هذه الحقيقة .

وقد أشار بعض المفسرين عندنا إلى أن الزمن بعد رابع فى حياتنا ، لأننا نجىء بعد أسلافنا ، ونحن نحمل رسالتهم ، ونتبنى قضاياهم ، ونسير إلى أهدافهم ، ونقر ما فعلوا ، وندافع عنه ، فنحن مسئولون عما قدموا وأخروا .

وهذا صحيح ، وبهذا فسَّر العلماء قوله تعالى لبنى إسرائيل فى المدينة : ﴿ وَإِذْ نَجِينَاكُمْ مِنْ آلَ فُرْعُونَ يُسُومُونَكُمْ سُوء العذاب يذبحون أبناء كم ويستحيون نساء كم وفى ذلكم بلاء من ربكم عظيم . وإذ فرقنا بكم البحر فأنجيناكم وأغرقنا آل فرعون وأنتم تنظرون ﴾ [ البقرة : ٤٩ ، ٥٠ ] .

بعض الناس يقول : ما لليهود في المدينة والنجاة من فرعون وأهله ؟! الصلة مقطوعة .

لا ، الصلة قائمة ، ما داموا يتبنون عقائد آبائهم ، ويسيرون وفقها ، ويدافعون عنها.، وينشرون حضارتها ، فهم مسئولون ومؤاخذون .

والواقع أن الإنسانية تشبه رجلا فى الخمسين أو الستين من عمره ، إنه يجب أن يتذكر ماضيه ، فهو مسئول عما كان فى شبابه وما فرط منه فى أيامه الأولى ، وينبغى أن يعتبر بما كان منه .

ولذلك فإن قصص القرآن الكريم \_ فى الحقيقة \_ إنما يشير إلى هذا البعد الرابع فى كيان الأمم وفى شخصيتها عندما يحكى القرآن لنا ما كان ، لأن ما كان ليس غريبا علينا ، إنه يعنينا أتم العناية ، فيجب أن نكترث به ، وأن نلتفت إليه ، وأن نستفيد منه ، والرجل العظيم القرآنى النزعة الذى حمل هذا القرآن كان يمثل هذه المعانى .

المعنى الثالث : اليوم الحاضر وما فيه من تكاليف .

 <sup>(</sup>۱) الدكتور ألكسيس كاريل: الإنسان ذلك المجهول: ١٨٦ ، ١٨٦ ط مكتبة المعارف \_\_
 بيروت.

إن القرآن الكريم يأمر وينهى ، يعلم ويربى ، يعظ ويذكر ، لنسير وفق مراد الله لنا ، ووفق ما خط لمحيانا على ظهر الأرض ، ورب العالمين لا يستفيد من طاعات الناس شيئا ، ولا يضره من معاصى الناس شيئا ، إنما يفعل ذلك لمصالح العباد أنفسهم : ﴿ وقيل للذين اتقوا ماذا أنزل ربكم قالوا خيرا للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ولدار الآخرة خير ولنعم دار المتقين ﴾ [ النحل : ٣٠ ] .

والواقع أن الناس ـــ الآن وقبل الآن ــ قسمان :

قسم يريد أن يحيا وفق هواه ، ما يتجه بتوجيه الله له ، إنما يريد أن ينبعث من رغباته ومن شهواته ومن أهوائه وآرائه لا يبالى بشيء .

وقسم يستمع إلى هدايات الله ويرى أن فيها مصلحته ورحمته ، وأن من الحكمة أن يعيش وفق الخط الذى أمره الله أن يستقيم عليه .

حاضر الناس أو ما هم عليه فى معتقداتهم وفى أعمالهم وفى أحوالهم كلها كان نبينا عليه الصلاة والسلام صورة جيدة له ، فهو فيما يصيبه من خير أو شر يرى أصابع القدر فى كل شيء ، هناك ناس \_ كا وصف الله \_ : ﴿ فَإِنْ أَصَابِهُ خَيْرُ اطْمَأْنُ بِهُ وَإِنْ أَصَابِتُهُ فَتَنَةُ انقلبُ عَلَى وجهه خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران المبين ﴾ [ الحج : ١١ ] .

رأينا نبينا عليه الصلاة والسلام في أشد الساعات تعباً له يستقيم لقدر الله ، ويرجو من الله الرضا . في هزيمة « أحد » كان المصاب شديدا ، وكان الجرح عميقا ، وكان الألم مستوليا على المؤمنين غما بغم ، ومع ذلك فإن النبي عليه الصلاة والسلام في أعقاب المعركة قال لأصحابه : « استووا حتى أثنى على ربى » !!

المتنبى لما أغضبه سيف الدولة قال : فإن يكن الفعل الذى ساء واحداً فأفعاله اللائى سررن ألوف (٢)

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد فى المسند ۲۲۶/۳ والحاكم ۲۳/۳ ، ۲۳/۳ ، ۲۶ وقال : صحيح على شرط الشيخين . وقال الألبانى : إنما هو صحيح فقط فإن فيه عبيد بن رفاعة ولم يخرج له الشيخان . (۲) ديوانه ۲۷/۱ .

نحن نكبر نبينا عليه الصلاة والسلام عن أن نضرب له مثلا من موقف شاعر مع ممدوحه ، ولكننا نضرب مثلا صغيرا ليعلم الناس أن الموصولين بالله يشغلهم ما يحسون به من رفيد الله ومجده ، وما يشغلهم من تسبيحه وحمده ، إن ذلك كله يخفف من آلام الحياة إذا أحاطت بهم ، بل لعل ما يشغلهم أولًا وآخراً هو إرضاء الله .

فى غزوة « الحندق » ظل القتال أمدا غريبا حتى ذهبت العصر فكان حزن النبى عَلَيْتُهُم عليها شديدا وقال : « ملا الله بيوتهم وقبورهم نارا شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس » (١) !

المعنى الرابع : اليوم الآخر وما يتصل به .

اليوم الآخر ذكر في القرآن وفي السنة كثيرا ، والموت ذكر في القرآن وفي السنة كثيرا ، وينبغي أن يُعرف شيء في هذه النواحي ، لماذا ؟ لأن الناس تظن أن الدين هدم للدنيا ، أو أن الدين يبنى الآخرة على أنقاض الأولى ، أو أن المتدينين نظرتهم تشاؤمية انسحابية ، هكذا يتصور الناس الدين ، وهذا غير صحيح .

الواقع أن السبب في كثرة كلام الله جل جلاله عن الدار الآخرة هو كسر غرور الناس بالدنيا ، فإن انشغال الناس بحاضرهم واحتباسهم في الامهم وآمالهم الحاضرة يكاد يذهلهم ذهولا مطلقا عن اليوم الذي ينتظرهم ، فيريد الله أن يبين لأى إنسان ليستطيع في لحظة أن ينتقل من صحراء الجزيرة إلى أنهار النعيم في لحظة شهادة !! لحظة وحيدة سريعة تنقله من دار ليس فيها إلا الشظف إلى دار أخرى فيها النعيم المقيم والرحيق المختوم !!

هذا نوع من المعادلة ، فى علم الطبيعة يقولون : إن ذراع المقاومة مع المقاومة مع المقاومة يعادل ذراع القوة مع القوة .

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الجهاد ــ باب الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة ٥٢/٤ ومسلم فى المساجد ومواضع الصلاة ــ باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هى صلاة العصر ١١١/٢ .

فالتعادل لابد منه ، لكى يكون هناك توازن ، والناس يفقدون توازنهم عندما يعبدون الأولى وينسون الآخرة ، فلابد من إعادة التوازن ، ولو أن إنسانا آثر الآخرة ونسى الأولى لكان مخطئا ، فإنه ما يستطيع أن يكون آخرته إلا من نجاحه فى دنياه ، وما يستطيع أن ينصر دينه إلا بامتلاكه للدنيا وفهمه لقوانينها وتسخير هذا الفهم أو الملك لنصرة الحق وتأييده ، مابد من هذا ، وعلى ضوء ذلك نفهم قول الرسول عيالية : « إن قامت الساعة وفى يد أحدكم فسيلة فإن استطاع أن لا يقوم حتى يغرسها فليغرسها » (١) .

لماذا يغرسها والآخرة تقوم ؟

لأن الغرس طلب للآخرة ، لأن الغرس عبادة تضمن الآخرة ، لأن الغرس يغنى المؤمنين عن مد أيديهم إلى طلب معونة الكافرين ، لأن الغرس هنا ضمان للأولى ، ثم مع الإيمان تسخير لهذه الضمانات في إعزاز المؤمنين وإعفافهم .

وكان نبينا عليه الصلاة والسلام إذا قرأ القرآن يقرأ مترسلا إذا مرَّ بآية فيها تسبيح سبح ، وإذا مرَّ بسؤال سأل ، وإذا مرَّ يتعوذ بتعوذ (٢) .

ورووًا أنه كان في الصلاة يوما فتأخر فسئل بعد ذلك فقال : « لقد رأيت في مقامي هذا كل شيء وُعِدَّتُهُ ، حتى لقد رأيتني أريد أن آخذ قطفاً من الجنة حين رأيتموني جعلت أتقدم ، ولقد رأيت جهنم يحطم بعضها بعضا حين رأيتموني تأخرت » (٣) !!

هذا إحساس إنسانِ الروحانيةُ الفوارة تغلب على شخصيته أحيانا فتكاد تسلخه عن الإهاب الآدمى ليرى مالا يستطيع الآخرون أن يروه ، وهو نبى مُلْهَمٌّ وإنسان يُحدَّث من السماء !!

 <sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ والبخارى في الأدب المفرد ـــ باب اصطناع المال
 ص ۲۹ وعبد بن حمید . وقال في صحیح الجامع ( ۱٤۲٤ ) : صحیح . وقال في فیض القدیر :
 ورواه أیضا البزار والطیالستیوالدیلمی . قال الهیثمی : ورجاله ثقات وأثبات .

 <sup>(</sup>۲) جزء من حدیث طویل رواه مسلم فی صلاة المسافرین ـــ باب استحباب تطویل القراءة فی
 صلاة اللیل ۱۸٦/۲ .

 <sup>(</sup>٣) رواه البخارى فى كتاب العمل فى الصلاة \_ باب إذا انفلتت الدابة فى الصلاة ٨٢/٢
 ومسلم فى صلاة الكسوف \_ باب صلاة الكسوف ٢٨/٣ .

هذا في نظري معنى «كان خلقه القرآن ».

معنى كان خلقه القرآن: أنه \_ في حياته على ظهر الأرض وبين آفاقها وأرجائها وتحت السماء الرحبة ، ومع تاريخ الحياة والأحياء على امتداده الطويل ، وفي زحام الأحياء الذي يلهي بمشاغله ومتاعبه ، وفي هذه النهايات التي ننتظرها حصاداً لحياتنا على ظهر الأرض \_ كان يتجاوب مع القرآن الكريم!!

القرآن كتاب مشحون بفنون من الثقافات التى تتصل بالظاهر والباطن ، واليوم والغد ، والدنيا والآخرة ، والأخلاق والمسالك ، والنيات والظواهر .

إن هذا القرآن إذا تجاوب إنسان معه صاغه صياغة جديدة فى أحواله كلها ، ثم يمشى المؤمنون بعد ذلك على منهج نبيهم عَيَالِيَّةٍ وقد أجرى الله على لسانه : ﴿ قُلُ إِنْ صَلَاقَ وَنسكى ومحياى ومماتى الله رب العالمين . لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ [ الأنعام : ١٦٢ ، ١٦٣ ]

هذه هي النبوة الخاتمة ، وتلك صلتها بالقرآن في معانيه التي تتشابه أو التي تزدوج .

هذا هو كتابنا الذى يجمع بين التربية والتعليم ، بين الرغبة والرهبة ، بين الوعد والوعيد ، بين الحوف والرجاء ، بين الدنيا والآخرة ، بين الروح والجسد ، بين العقل والعاطفة ، هذا الكتاب الذى تشابهت معانيه وهو بصف ملكوت الله وحياة الأولين ومستقبل الآخرين .

هذا الكتاب كله تجسد سلوكا وجهادا ، عبادة وقيادة ، تشريعا ومعاملة وسياسة فى مسلك النبى الخاتم على فكان بهذا قديرا على تغيير الدنيا إلى وضع آخر وإلى وجهة أخرى .

وجدير بأتباعه إذا اعتنقوا القرآن وفهموه وتثقفوا منه وعاشوا فى وجوده أن يقوموا بتلك الرسالة وأن يؤدوا ما عليهم لله .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

### الخطبذالت أنيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٠].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمدا رسول الله إمام النبيين وسيد المصلحين . .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فهذا تقويم السنة الميلادية المقبلة ، وجدت دسًّا فيه وإهانة لديننا وافتياتا على نبينا على الله أويد شيئا أكثر من الدفاع وإلقاء شعاع من الضوء على ما في هذا من غش .

هذا التقويم الذى أصدرته مؤسسة الأهرام التجارية ــ وأظنها تتبع القطاع العام ــ فى ٢٨ صفر سنة ١٩٨١هـ أو فى ٤ يناير سنة ١٩٨١م كتبت فى ظهر الورقة الأولى ما يأتى :

قال محمد عَلِيْكِيْ : « انصر أخِاك ظالمًا أو مظلومًا » (١) .

وقال المسيح عليه السلام: «أحبوا أعداءكم، أحسنوا إلى مبغضيكم، باركوا لاعنيكم، وصلوا لأجل الذين يسيئون إليكم» (٢).

هذا كلام يحتاج إلى تعليق هادىء ، فأما حديث : « انصر أخاك

 <sup>(</sup>۱) نص الحديث: « انصر أخاك ظالما أو مظلوما ، فقال رجل يا رسول الله أنصره إذا كان مظلوما أفرأيت إذا كان ظالما كيف أنصره ؟ قال: تحجزه أو تمنعه من الظلم فإن ذلك نصره » رواه البخارى فى الإكراه ـــ باب يمين الرجل لصاحبه إنه أخوه ٢٨/٩ ، ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) انجيل لوقا ـــ الإصحاح السادس .

ظَالمًا أو مظلومًا » فتتمته ما يأتى : « قال رجل يا رسول الله أنصره إذا كان مظلومًا أفرأيت إذا كان ظالمًا كيف أنصره ؟ قال : تحجزه أو تمنعه من الظلم فإن ذلك نصره » .

هذا معنى الحديث فجاء الكاتب وأخذ الجزء الأول ، كما يجيء إنسان ويقول : « يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة » !!

وأين « وأنتم سكاري » ؟

المهم: لاتقربوا الصلاة!!

وبعد أن بتر الحديث وأفهم الناس أن محمدا عَلَيْكُم رجل يقول لأتباعه : انضم إلى أخيك معتديا أو معتدى عليه ، قال عن المسيح إنه قال : « أحبوا أعداءكم ، أحسنوا إلى مبغضيكم ، باركوا لاعنيكم ، وصلوا لأجل الذين يسيئون إليكم » .

أما أن المسيح قال هذا فليس بكثير على نبى التسامح والمحبة أن يقول هذا ، ولكنه أيضا قال كلاما آخر ، ففى الاصحاح العاشر من إنجيل : « مَتَّى » يقول : « لا تظنوا أنى جئت لألقى سلاما على الأرض ، ما جئت لألقى سلاما بل سيفا » !!

وفى الإصحاح الثانى عشر من إنجيل « لوقا » يقول : « جئت لألقى النار على الأرض » !!

صاحب مؤسسة الأهرام التجارية أراد أن يوهم الناس فاختار حديثا وبتره على طريقة :

ما قال ربك ويل للألى ستكروا بل قال ربك ويل للمصلينا

منطق السكارى والحشاشين ينتقل إلى مؤسسة الأهرام التجارية فتقول : محمد يأمر الناس بأن ينضموا إلى إخوانهم ظالمين ومظلومين .

هذه واحدة ، في ٦ يناير و ٧ يناير وهو ميلاد السيد المسيح عند الأقباط جاء الكاتب بأبيات لأحمد شوقي :

وُلد الرفق يوم مولد عيسى والمروءات والهدى والحياء وازدهى الكون بالوليد وضاءت بسناه من الثرى الأرجاء وسرت آية المسيح كا يس برى من الفجرفي الوجود الضيّاء (١)

هذا كلام صحيح ، ونحن نؤيده ، فإذا أردت أن تتحدث عن ميلاد محمد عَلِيْقَةً بعد أن تحدثت عن ميلاد عيسى عَلِيْقَةً فماذا تقول ؟

كان يمكن أن تنقل عن شوقى ، نقلت له أبياتا فى مدح عيسى عليه الصلاة والسلام انقل من شوقى البيت الأول \_ حتى \_ من الهمزية : وُلد الهدى فالكائنات ضياء وفم الزمان تبسم وثناء (٢) لا ، لم يقل هذا ، بل قال ما يأتى :

فى يوم الاثنين الموافق ٢٣ إبريل سنة ٧١٥م كان مولده \_ مولد من ؟ الحقد طفح ، ما قدر أن يقول : مولد محمد \_ كان مولده فى بيت أمه السيدة آمنة بنت وهب بعد وفاة أبيه عبد الله بن عبد المطلب ، فى هذا اليوم الثانى عشر من ربيع الأول يحتفل المسلمون فى مشارق الأرض ومغاربها بمولده عليه .

هذا هو الذى قيل ، نحن نعفو وندعو للعفو ، لكن نقول للدولة : من أخطأ يؤدب ، ولا ينبغى أن يترك مبشر يشتغل بمنطق السكارى أو منطق الحشّاشين ليتناول صاحب الرسالة ودين الأمة بهذه الطريقة .

إننا أهل سماحة ، وقلت : إننى \_ فقط \_ أدفع عن نبينا وعن أمتنا ، وأوضح أننا نكره العدوان ، ولكننا نرفض من الآخرين أن يستغلوا طيبتنا فى النيل منا وإهانة ديننا ونبينا عليه الصلاة والسلام ، وسننتظر ما يصنعه المسئولون مع مؤسسة الأهرام التجارية التي رأت أن تشتغل بالتبشير على آخر الزمان .

<sup>(</sup>١) الشوقيات : ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٢) الشوقيات : ٣٢/١ .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة إيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِحْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فَى قَلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبِنَا إنك رؤوف رحيم ﴾ [ الحشر : ١٠ ] . عاد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [ النحل: ٩٠] .

أقم الصلاة

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر باب التعود من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل: ٨١/٨.

# عَرضٌ مُوجَزِلسِيرَةِ الدَّعُوةِ الأِسُلَامِيَّةَ خِرَكُ الدَّسُلَامِيَّةً خِرَفًا خِلَالُارِيَةِ عَشَرَفَ رُبًا

#### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين . .

#### أما بعد:

فإن العقل الإنساني ينضج مع طول الدراسة وكثرة التجربة ، والإيمان بالله ينمو ويستوى \_ أيضا \_ مع طول الدراسة ، وكثرة التجربة ، وملاحظة القدر الأعلى فيما يكون من شئون الناس ، وفيما يقع لهم من ضحك أو بكاء ، ومن هزيمة أو نصر ، ومن رفعة أو ضعة .

ومن هنا أمرنا رب العالمين أن ندرس التاريخ ، وأن نستخلص العبر منه ، وأن ننتفع بما كان من أحوال الناس وبما كان من سنن الله في هذه الأحوال ، وذلك حتى ينضج العقل والإيمان معا ، قال تعالى : ﴿ أَفَلَمُ يَسْيَرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ هُم قَلُوبِ يَعْقَلُونَ بَهَا أُو آذان يَسْمَعُونَ بَهَا فَإِنّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ [ الحج : ٢٤] .

وعندما قرعت مسامعی أنباء الوحدة المرتقبة بين «مصر» و «ليبيا» شعرت بشيء من الرضا، ولكنني في الوقت نفسه قلت: ينبغي أن نعود إلى ماضي أمتنا الطويل نقف بإزائه وجها لوجه، نتفرس في

ملامحه ، ونتعمق فى معالمه ، ونرجع منه بعظات تصون غدنا ، وتحدو مستقبلنا ، وتسدد خطانا إلى الغاية المنشودة حتى لا نرتجل تصرفا نندم عليه ، وحتى لا يعبث بنا الأعداء كما عبثوا بنا قديما .

وفى ساعة من طواف العقل بالماضى و جدت أن هذا الدين الذى نعتنقه سلخ من عمره \_ المديد إن شاء الله \_ أربعة عشر قرنا ، وأن هذه القرون الأربعة عشر يمكن أن تقسم على خمس مراحل متميزة ، وبداهة لا يمكن لبشر أن يتحدث عن الإسلام فى خطبة ، ولكننى أتابع خطأ بيانيا يمثل الانحدار والارتفاع فى هذه المراحل الخمس لكى نعود على عجل بعد سياحة سريعة إلى حاضرنا لنواجه يومنا وغدنا ببصيرة مفتوحة وفكر مستنير .

إن المراحل الحمس التي مرّ بها تاريخنا خلال أربعة عشر قرنا يمكن أن توجز في :

أولاً : عصر النبوة والخلافة الراشدة .

ثانيا : عصر الدولة الأموية .

ثالثا: عصر الدولة العباسية .

رابعا : عصر الدولة العثمانية .

خامسا: عصر الانحلال والتمزق والفرقة والتقسيم الذى بدأ منذ الهجوم الاستعمارى على الدولة التركية وإسقاط الخلافة العثمانية ، وتحويل المسلمين في أرجاء العالم إلى أمة ممزقة لا يجوز أن تجتمع على دينها ولا أن يرتفع لإسلامها علم واحد .

هذه هي المراحل الخمس في تاريخنا الطويل.

فإذا نظرت إلى عصر النبوة وجدت أن محمداً عليه الصلاة والسلام ـــ كا قلت بإيجاز ـــ ربّاه الله حلّ جلاله ليربى العرب به ، وربّى العرب به ليربى به الناس أجمعين !!

فاستطاع خلال حياة الرسالة ــ التى لا تتجاوز ثلاثا وعشرين سنة ــ أن يوحد الأمة العربية وكانت قبائل نافرة وطباعا شرسة غليظة وقوى مبعثرة هنا وهناك .

استطاع هذا النبى الكريم \_ بوحى الله ، وبإشراق النبوة ، وبصفاء الرسالة \_ أن يجمع العرب قبل أن يموت فما تركهم إلا وهم أمة : الحق روحها ، والإخلاص هو الذي يدور في جهازها العصبي ، والانطلاق لله هو الذي يحدوها تتحرك به أو تسكن ، فجاءت دولة الخلافة ، وكانت دولة التكوين للنواة الإسلامية ، دولة الصراع مع الباطل ، دولة التطبيق لمبادىء الإسلام وتعاليمه .

ويلاحظ أن دولة الخلافة منحت المسلمين حقوقا رحبة ، وفهم المسلمون \_ لأول مرة فى تاريخ الدنيا \_ أن الحاكم \_ بلغة عصرنا \_ موظف عمومى ، أجير للناس ، يكدح لهم ، ويأخذ مرتبه نظير عرق جبينه الذى يتصبب وهو يخدم الأمة ويسعى فى مصالحها ، وليس له حق مقدس ، وليس له حق مقدس ، وليس له حق السمع والطاعة إلا فيما يرضى الله .

وعرف عن دولة الخلافة الراشدة أنها وفَّرت للفرد امتداده المطلق، وعزته الموفورة، فكان الأمير يقول للناس: « أيها الناس: إنى قد وليت عليكم ولست بخيركم، فإن أحسنت فأعينونى، وإن أسأت فقومونى » (١).

وعُرف فى تاريخ الدولة الراشدة أن المال كان لمصلحة الأمة جمعاء ، فما توافر فى بيت ليجتكر أو يستبدبه أحد ، وما ضاعت أسرة أو قبيلة من الناس وفى الأمة مال موفور .

كانت الأمة الإسلامية تمثل الرشد السياسي في العالم يومئذ ، ولم يعرف في تاريخ الأولين والآخرين عدل سياسي أو اجتماعي كالعدل الذي توافر للأفراد يومئذ!!

إلا أن شيئا حدث يعتبره المؤرخون النقدة عيبا للجماهير ، إن الجماهير ، إن الجماهير ... أحيانا ـــ تخطىء في استغلال الحريات الكثيرة التي تمنحها ، وبعض الملاحظين وربما أسرفت في استعمال هذه الحرية إلى حد يسيء إليها ، وبعض الملاحظين

<sup>(</sup>۱) جزء من خطبة لأبى بكر رضى الله عنهرواها ابن اسحاق بإسناد صحيح . كذا في البداية والنهاية لابن كثير ج ٦ ص ٣٠١ .

يقول : إن العمال ف « انكلترا » يستغلون السعة والمرح والعدالة والأمانة ووفرة الكرامة البشرية هناك لإملاء مطالب شخصية .

قد يكون ذلك صحيحا أو خطأ ، ليس هذا شأني ولا هو موضوعي ، إنما الذي أوجه النظر إليه أن جماهير المسلمين في عهد الخلافة الراشدة عَبّت من الحرية حتى بطرت ، وبلغ من حريتها أنها زحفت على المدينة المنورة تريد أن تناقش الخليفة الراشد عثمان بن عفان رضى الله عنه بعض تصرفات فسب إليه ، وأياً كانت هذه التصرفات فما كانت تبيح فتنة ولا تسبب ثورة ، ولكن عثمان بن عفان رضى الله عنه كان خليفة راشدا ، ما فكر في أن يستغل عصبيته ولا أن يستثير أحبابه وأنصاره وأقاربه لضرب الثؤرة \_ أو بتعبير العصر الحديث لإطلاق الرصاص على المتظاهرين \_ لا ، كان الرجل أعف نفسا ، وأشرف طبعا ، وأشد تقديراً لحريات الجماهير مما الرجل أعف نفسا ، وأشرف طبعا ، وأشد تقديراً لحريات الجماهير مما يتصور الناس ، فقتل بهذه السياسة (١) .

وجاء بعده على بن أبى طالب رضى الله عنه فشغب عليه بعض المنتطعين من أتباع الإسلام أو ممن يدعون التقوى والتوغل فى العبادة من الخوارج وأشباههم ، فكانت فترة حكمه التى قضاها فى الحلافة \_ وهى خمس سنوات \_ فترة إعياء نفسى ، وإرهاق عصبى ، وتعب موصول ، وكان أصدق ما قيل فى على بن أبى طالب وهو يذهب إلى ربه بعد أن قُتل غدرا البيت الذى تمثلت به السيدة عائشة رضى الله عنها عندما بلغها مقتل على :

فألقت عصاها واستقر بها النُّوى كما قَرَّ عَيْناً بالإياب المسافر (٢)

<sup>(</sup>١) فقد رووا أن عثمان بن عفان رضى الله عنه قال للذين عنده فى الدار من المهاجرين والأنصار ـــ وكانوا قريبا من سبعمائة ، فيهم عبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير والحسن والحسين ومروان وأبو هريرة وخلق من مواليه ، ولو تركهم لمنعوه فقال لهم : أقسم على من لى عليه حق أن يكف يده وأن ينطلق إلى منزله ، وقال لرقيقه : من أغمد سيفه فهو حر !! ( البداية والنهاية لابن كثير : ج ٧ ص ١٨١ ) .

 <sup>(</sup>۲) قال ابن بری: هذا البیت لعبد ربه السلمی، ویقال لسلیم بن ثمامة الحنفی ( لسان العرب: ج ۱۰ ص ۲۰).

استراح الرجل كما يستريح المسافر المتعب عندما يصل إلى بيته ويلقى رحاله ويريد أن يطمئن إلى يومه قبل غده .

المهم أن الدولة انتهت وجاء بعدها حكم سياسي استبدادي ، وهو ما يقع غالبا في أعقاب الحريات الكثيرة التي لا تحسن الجماهير استغلالها ، فجاء الحكم الأموى ، وتميز هذا الحكم بأمور تحسب له وأمور تحسب عليه .

فأما ما يحسب له: فقد مضى فى طريق التحرير والفتح ، واستطاع أن يمد رقعة الإسلام شرقا وغربا إلى أبعد ما وصلت إليه تقريبا ، وصل إلى « الصين » شرقا ، وإلى « فرنسا » غربا ، وتوغل فى « فرنسا » وفى جنوب « سويسرا » ، وتميزت الدولة الأموية أيضا بأن الطابع العربى كان واجهتها وصبغتها .

وأما ما يحسب عليه: فقد وقع نوع من الاستبداد السياسي ، ومع الاستبداد السياسي حدثت أخطاء أطاحت بالحكم الأموى ، ذلك أن طبيعة الاستبداد السياسي حصر الحكم في أسرة ، وحصر الملك في أفراد معينين ، وبناء طبقات أو بيوتات تعيش على هامش هذا الملك العضوض ، ثم الافتيات على الناس في الأموال وفي الحريات ، ثم التنكر للكفايات الكبيرة عندما تظهر هنا وهناك ، ثم انضم إلى هذا أن الواجهة العربية تجهمت للأجناس الأحرى ، وهذا خطأ ، فإن العروبة في الإسلام ليست قرابة حنس ، ولا عرقا دمويا يصل بين جماعة من الخلق ، إن العروبة في الإسلام لساناً أو لغة هي وعاء الوحى ، فمن أجاد اللغة ودخل في الدين فهو عربي مسلم ولو كان أبوه أمريكيا .

هذه التصرفات أنشأت حالة من البلبلة ، فإن كبار القادة لم يجدوا التكريم الذي ينبغي أن يوفر لهم ، ف « محمد بن القاسم » (١) ــ شاب في

 <sup>(</sup>۱) محمد بن القاسم بن محمد الثقفى : فاتح « السند » وواليها من كبار القادة ، ومن رجال
 الدهر في العصر المرواني ، ويعنيه حمزة بن بيض الحنفى بقوله :

<sup>«</sup> قاد الجيوش لسبع عشرة حجة »

العشرين من عمره \_ قاد جيشا فتح به « السند » \_ لو أن هذا القائد فى بلد كفرنسا لجعلته مثل « نابليون » ، لو أنه فى انجلترا لجعلته مثل « ولسن » ولكنه فى بلد تأكل الكفايات أو فى جو يحتقر العبقريات ، فقال الرجل متمثلا وهو يعذب :

أضاعونى وأى فتى أضاعوا ليوم كريهه وسداد ثغر!! وفاتح الأندلس رجع مهانا (١)!!

لم ؟ لأن الحكم الاستبدادى يعطى منافعه من حوله ، ويرمى بالمغارم على الآخرين ، ولا يكرم إلا من يخضع له أو يجعل ذمته أجيرة للتافهين الذين يحكمون .

المهم أن الدولة الأموية انهارت بخيرها وشرها، وجاءت الدولة العباسية، وهذه هي المرحلة الثالثة، وهي مرحلة تحتاج إلى شيء من الدراسة، لماذا ؟ لأن هذه الدولة فتحت أبواب الترجمة من أقطار الدنيا، واطلاع المسلمين على ثقافات الأجانب وعلى أنواع المعرفة التي تشيع بين الناس. شيء مطلوب ولكن في حدود وإلى نطاق معين لا يعدوه.

إن الإسلام دين الفطرة السليمة ، ودين العقل الراشد ، وهو بهذه الطبيعة الفطرية الفكرية مفتوح لجميع الثقافات ومفتوح أمام جميع الخضارات والأجناس ، ولكن على أساس التمحيص والنقد وميز الصواب

A Port

<sup>=</sup> كان أبوه والى البصرة للحجاج ، وولى الحجاج محمداً ثغر السند فى أيام الوليدبن عبد الملك ، وانبسطت يده فى البلاد فتحا وتنظيما إلى أن كان فى « الملتان » وجاءته الأنباء بوفاة الحجاج ثم الوليد ابن عبد الملك ، وولاية سليمان بن عبد الملك ، وكان سليمان شديد النقمة على الحجاج وعماله ، فلما ولى بعد موت الحجاج عمد إلى أقربائه وكتابه وعماله فنكبهم ، وعزل محمد بن القاسم ، وأمر بحمله من السند مقيدا ، فحمل إلى « واسط » وعذب بها ، فقال شعرا يعاتب به بنى مروان ، فأمر سليمان بإطلاقه فأطلق ، ثم قتله معاوية بن يزيد بن المهلب ، وقيل : مات فى العذاب ( الأعلام : سليمان بإطلاقه فأطلق ، ثم قتله معاوية بن يزيد بن المهلب ، وقيل : مات فى العذاب ( الأعلام : ٣٣٣/٣)

<sup>(</sup>١) موسى بن نصير ، عزله سليمان بن الوليد ، فانصرف إلى وادى القرى بالحجاز وأقام فى حالة غير مرضية إلى أن توفى فى سنة ٩٧هـ وكان شجاعا عاقلا كريما تقيا ، لم يهزم له جيش قط ، أما سياسته فى البلاد التى تم له فتحها فكانت قائمة على إطلاق الحرية الدينية لأهلها وإبقاء أملاكهم وقضائهم فى أيديهم ( الأعلام : ٣٣٠/٧ ) .

من الخطأ ، على أساس ألا تطرح ما عندك وتعجب بما عند غيرك وإن كان خرافة .

والذى حدث أن فلسفة اليونان والشريان وسخافات الرومان ومن إليهم من أهل الأرض دخلت بلادنا واختلطت مع الثقافة الإسلامية اختلاطا أساء إليها .

ثم وقعت الحضارة الإسلامية فريسة بين نوعين من التصرفات : نوع المنحلين الذين يبحثون عن الشهوات واللذات .

ونوع المتزمتين المعزولين ممن تركوا الدنيا تسير وفق هواها وهم المتصوفون الذين أخذوا جانبا فى صوامعهم أو بيوتهم وأخذوا يعبدون الله جانبا !!

وانتهزت الصليبية العالمية المتربصة هذه الميوعة الفكرية وهذا الاضطراب النفسى، وهجمت على بلاد الإسلام هجوما اكتتبت أوربا كلها فى فرقه، وأسهمت جميعها فى إمداده بالقوى المالية والعسكرية التى تعين عليه، فكان الإنكليز إلى جانب الفرنسيين إلى جانب الإسبان والطليان إلى جانب النمساويين كان هؤلاء جميعا فى صف واحد، وانطلق هذا السيل المجنون يولى وجهه شطر بلادنا، ويحاول \_ خلال مائتى سنة \_ أن يدمر ما أمامه وأن يسقط أعلام التوحيد تحت سنابك خيله !!

وانتهت الحروب بعدكرٌ وفَرٌ وهزائم وانتصارات بأن خسرت أوربا هذه الجولة وعادت كسيرة النفس مقهورة لا تلوى على شيء .

وكان ينبغى أن يفكر المسلمون يومئذ ، وأن يقفوا على أعتاب الماضى ليدرسوا ما الذى حدث ، ما الذى سبب لهم تلك النكبات ، ما الذى أنقذهم أخيرا من هذه الورطات ، إلا أن العرب كانوا فى حال من البلبلة والهوان جعلهم لا يحسنون التصرف ، فنهض الجنس التركى بالخلافة الإسلامية ، وأشرف على مستقبل المسلمين فى القارات الثلاث المعمورة يومئذ : آسيا وإفريقيا وأوربا .

وهنا نجد أنفسنا أمام المرحلة الرابعة من التاريخ الإسلامي ، هذه

المرحلة تميزت بأمور خطيرة ، فإن الجنس الحاكم جنس تركى تعصب لتركيته لغة ودما ، وبذلك وقعت فجوة غائرة عميقة بين الأتراك وبين الإسلام والجنس العربي والأجناس الأخرى . لم ؟ لأن الإسلام عربي في مصادره التربوية والتوجيهية والاجتماعية والسياسية ، القرآن عربي ولا يمكن أن يتترك ، والسنة عربية لأن الرسول عليه الصلاة والسلام عربي ، ومصادر الثقافة الإسلامية عربية ، وأحد أمرين : إما أن ينسلخ القائد الذي يقود المسلمين من تركيته ليكون عربيا ويقود العرب ويقود الإسلام والمسلمين ، وإما أن يتخلى عن القيادة للقادرين عليها من العرب ، وهذا ما لم يفعله الترك ، ولذلك حدث ما يأتى :

بدأ المسلمون في أنحاء الأرض يضعفون ماديا وأدبيا ، وبدأت مصابيح الثقافة تنطفىء في مدائن الإسلام وقراه ، وفي الوقت الذي أخذ فيه عصر الإحياء يصعد بالأوربيين في سُلَّم الترقى كان الحكم التركى يهبط بالمسلمين في سُلَّم التردى ، وبعدت مسافة الحضارة بين المسلمين من ناحية وبين الأوربيين من ناحية .

صحيح أن الأتراك كانوا مسلمين متعصبين للدين ، يحبونه ويسفكون دمهم من أجله ، ولكن العاطفة وحدها لا تكفى فى نصرة عقيدة ولا فى إقامة دولة ولا فى بناء حضارة ..

لقد رووًا أن جنديا تركيا كان ينام يوماه فصحا فى جوف الليل فوجد قدميه تتجهان إلى نافذة فيها مصحف ، ففزع الرجل ووقف طول الليل على قدميه شاهراً سيفه يقول : مصحف شريف !

الرجل خاف على نفسه من الله أو ظن أن اتجاه أقدامه إلى المصحف كفر !

فكانت النتيجة أن استيقظ طول الليل وترجم عن حبه أو عن إكرامه للمصحف بهذا الأسلوب ، كان الأتراك متدينين ، وعندما أعيد الأذان إلى بلادهم من بضع سنين كانوا يبكون في الشوارع! لكن العاطفة الدينية لا تكفى ، بل يجب مع العاطفة أن يكون هناك عقل نيره وعلم واسعم وتجربة

حصيفة وتمكن من الدنيا راسخ ، يجب أن يكون مع العاطفة ما يعين على نجاحها .

وما يستطيع الترك \_ وهم متعصبون لجنسهم ولغتهم \_ أن يكونوا القادة الحقيقيين للعالم الإسلامي ، وكان الأوربيون يدرسون هزائمهم ، فلما هجموا على الأتراك وعلى العالم الإسلامي كله كانت الكفة في جانب الهاجمين .

حقاً استمات الأتراك وغير الأتراك من الأجناس المحكومة فى الدفاع وقتل كثيرون ..

من مائة وأربعين سنة قرر الحاكم الفرنسى فى « الجزائر » أن يستولى على أجمل مسجد فى العاصمة ــ مسجد « كينشاوة » (١) ــ وأن يجوله إلى كنيسة ، وفعلا تحرك سلاح المدفعية الفرنسى ومعه سلاح المهندسين وهجما على المسجد ، وقتل وراء الأبواب نحو أربعة آلاف عربى (٢) وهم يقاومون هذا الجنون من التعصب والحقد !! ولكن تمت الهزيمة وتحول المسجد إلى كنيسة ، ولم يستطع الأتراك أن يصنعوا شيئا ، وكل ما حدث أنه بعد استقلال الجزائر حوَّل المسلمون الكنيسة مرة أخرى إلى مسجد ، هذا كل ما أمكن صنعه .

لكن الذى حدث أن الهجوم الاستعمارى فى هذه المرحلة الخامسة والأخيرة استطاع أن ينتهى إلى رمى الخلافة فى البحر وإسقاط علم الإسلام فى المجال السياسى العالمى ، وتحويل المسلمين إلى أمة يتيمة ليست لها أبوة ثقافية ولا عسكرية ولا حكومية تحمل آلام الإسلام أو تترجم عن مآربه ورغائبه .

 <sup>(</sup>۱) يقوم هذا المسجد المشهور في حي كنشاوة من أحياء مدينة الجزائر ويرجع تأسيسه إلى سنة ١٦١٢/١٠٢١ ثم أعاد ترميمه وأكمله الداى حسن سنة ١٧٩٤/١٢٠٩ ( المساجد لحسين مؤنس ص ٢٤٣).

 <sup>(</sup>۲) عند هذه العبارة لم يتمالك الشيخ الجليل أن بكى ، وحق لإنسان مشغول القلب بالإسلام وقضاياه أن يبكى ، والعجيب أن المسلمين الذين قتل لهم هذا العدد ـــ وهو قليل من كثير ـــ ينبعثون لطلب الملذات والملاهى ..

أمرور يضحك السفهاء منها ويبكى عندهما الحبر اللبسيب

جاء عصر المرحلة الخامسة ــ عصر التمزيق ــ وهذا العصر كتب فيه على المسلمين أن يعيشوا فى بلادهم حيث كانواءلكن على أساس أن لا يكون الرباط الإسلامى منظورا إليه فى تأسيس قرابة مشتركة بينهم وبين غيرهم !!

المسلم في « الفلبين » إذا ذُبح يُذبح ، من يبكى له ؟ لا أحد إلا بعض الأفراد الذين في نفوسهم عاطفة وفي قلوبهم بقايا من الشعور بالأخوة الإسلامية ومن الإحساس بقول الرسول عليه الصلاة والسلام: « ترى المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى عضو تداعى له سائر جسده بالسهر والحمى » (۱).

المرحلة الخامسة تتميز بأن المسلم حيث كان يدرس تاريخ بلده دون أن يصل هذا التاريخ بالتاريخ الإسلامي ، فالمسلمون في « نيجيريا » — وفي نيجيريا أربعون مليونا من المسلمين — قد يدرسون شئون بلدهم ، فإذا درسوا الجزيرة العربية — إذا حدث أن درسوها — فإنهم يدرسونها كا يدرسون الجزائر البريطانية ، أما أنها منبت محمد عليه الصلاة والسلام ومصدر الإسلام وأساس الرباط الذي يجمع مسلمي نيجيريا بمسلمي مصر بمسلمي السعودية بمسلمي الهند فلا !!

فى هذا العصر ـــ عصر التمزيق ـــ يسمح للفلسفات والمبادىء الفكرية أن تنتعش وأن تنتشر وأن تجد من يدعو لها ، ولكن لا يسمح للكيان الإسلامى أن يتلاقى .

أشبه المسلمون رجلا ضرب بالنارموشتت أولاده فى بلاد كثيرة وقيل لكل منهم: إذا حاولت \_ لكل منهم: إذا حاولت \_ حيث كنت \_ أن تشير إلى الماضى قتلناك!! هذه سياسة أوربا الاستعمارية نحو العالم العربى والإسلامى.

بعد هذه المراحل الخمس أحب أن أذكر حقيقة دينية : إن الأمة الإسلامية قد تمرض ولكنها لا تموت ، إن الأمة الإسلامية قد تبلي ولكنها

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الأدب \_ باب رحمة الناس والبهائم ۱۲/۸ ومسلم فى البر \_ باب تراحم
 المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم ۲۰/۸ .

تجدّد ، وفعلًا مع أودية الموت التي وجد المسلمون أنفسهم داخلها ، ومع أسباب التلف التي أحاطت بهم من كل ناحية كان هناك من يقاوم بجبروت هذا الزحف: بالقلم ، باللسان بالتربية بالتوجيه ، بالحكم ، بكل ما لديه من طاقة ، ولم يمت العملاق ، لم يمت الإسلام ، بل الذين يرقبون الأحداث من الأوربيين \_ على اختلاف ألوانهم \_ يعلمون أن العالم الإسلامي يوشك أن يتمخض عن نهضة كبيرة ، وأن المسلمين يشبهون جذوة نار تحت تراب ، لابد أن ينفخ هذا التراب ثم تكشف الجذوة عن دفئها وحرارتها و تألقها .

الأمة الإسلامية بدأت تنتعش، ومظاهر الوحدة التي تبدأ ، ومرحلة الوحدة التي لجنا بشائرها الآن نستقبلها بحفاوة لأنه لا معنى لبقاء الخطوط التي وضعها المستعمرون من إنكليز وفرنسيين وطليان وغيرهم ، لا معنى لبقاء هذه الفرقة .

لكن ينبغى أن نعلم أنفسنا أن نبض الوحدة بين العرب وبين المسلمين كلهم هو الدين ، وأن أعداءنا سوف يستميتون ليصلوا إلى أحد أمرين : إما أن يقتلوا هذه الوحدة فلا توجد أبدا ، وإما أن يجعلوها وحدة بلا دين فتموت تلقائيا كما ماتت الوحدة بين مصر وسوريا ، لأن بعض السوريين فرض أن يكون الإسلام بعيدا عن الوحدة ، فلما وضع دستور الوحدة لم يجيء في نصوصه ما يشير إلى أن الإسلام دين الدولة !!

أما الآن فنحن فى مصر قررنا أن الإسلام دين الدولة ، وقررنا إلى جانب ذلك أن الإسلام المصدرالرئيسى للتشريع ، وإخواننا فى ليبيا قرروا كذلك أن يكون الإسلام دينا للدولة ، وتعاونوا مع بعض الفقهاء والمفكرين الإسلامين أن يجعلوا الشريعة قانونا ، وبدأ العمل العلمى فى هذا .

إذن نحن نستبشر أن توجد وحدة فى إطار الإسلام ، تنبع من روحه ، وتندفق إلى غايته ، وتلف الجماهير حول راية التوحيد وهى مطمئنة إلى وفائها وبذلها وتضحيتها .

يجب أن نرقب بدهاء وبصيرة ويقظه دسائس أعداء الإسلام \_ وما أكثرهم \_ إنهم سيستميتون إما لمنع الوحدة أو لجعلها تولد سقطاً أو

جنينا ميتا بأن تكون بعيدة عن الإسلام .

يجب أن نذود هؤلاء الوحوش عن وحدتنا ، عن تراثنا ، عن ماضينا وحاضرنا ، عن شرفنا في الدنيا ووجاهتنا عند الله .

إن الإسلام هو ديننا الذي تُبْيَضُ به وجوهنا يوم أن نلقى ربنا ، وهو أيضا مصدر قوتنا عندما نلقى أعداءنا فى هذه الأرض ، والعصر عصر العقائد المتناحرة ، يخدعكم ويكذب عليكم من يقول : إن النصرانية تركت نفسها ، إن اليهودية تركت ذاتها ، إن الهندوكية تجردت أو تمردت على تعاليمها .

إن هذا العصر هو عصر العقائد ، استيقظت اليهودية بكل ما لديها من أحقاد تاريخية وخرافات دينية ، واستيقظت كذلك جميع النزعات والديانات الأخرى .

فالقول بأن الإسلام يضعف في وقت يقوى فيه غيره ، أو ينحى جانبا فلا يتولى الزمام بينها تولت الزمام في أجناس الأرض الأخرى عقائدها وأديانها ، فهذا مالا يسمع ومالا يقبل ، واحذروا على دينكم الخطافين من حملة الأقلام والدساسين من رجال السياسة الذين يحاولون أن يجعلوا من وحدتنا وحدة ميتة بإبعادها عن الإسلام وعقائده وشرائعه .

ديننا إيمان ونظام ، عبادة ومعاملة ، عقيدة وشريعة ، بتعبير العصر الحديث : دين ودولة ، وعلى هذا سرنا ، ونحن ندعو الله أن يبارك الخطى الطيبة التي بدأت .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

## الخطبذالت انبذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٦] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، إمام الأنبياء وسيد المصلحين . اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

أيها الإخوة: وأنا جالس هنا استمعت إلى القرآن المذاع ، وأظنه مذاعا من الاسكندرية لأنى أظن الحطبة هناك ، استغربت موقف المسلمين من كتابهم ، القارىء صوته جيد وله استعراضات فنية واضحة ، المستمعون ما أظن أن المعانى خطرت ببالهم ، لأنى عندما استمعت إلى قوله تعالى : ﴿ كُلُّ مَن عليها فان . ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام ﴾ [ الرحمن : من عليها فان . ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام ﴾ [ الرحمن : ٢٦ ، ٢٧].

جرى خاطرى فى هذه الدنيا كيف أن خضرتها ستجف ، وأن حركتها ستهمد ، وأن عمرانها سيخرب ، وأن ستارة ستنهى الرواية الطويلة العريضة بكل ما فيها من ضحك وبكاء ، وفرح وحزن ، ويحتكم بعد ذلك البشر إلى ربهم ﴿ فريق فى الجنة وفريق فى السعير ﴾ [ الشورى : ٧ ] .

لكن هذا الخاطر الذى مرَّ بى طارده وطواه صوت الناس الذين يستمعون لأنه صوت مجنون ، كانوا يحيون القارىء طبعا ، أما المعنى فلا .

لو أن إنسانا عبّر عن المعنى بصوت لتأوه من الألم ، لأن كون الموت يعدو على الحياة ويفض أعراسها ويحولها إلى مآتم مسألة محزنة ، لكن لا تأوه .

يجب على أمتنا أن تغير موقفها من القرآن ، القرآن ليس كتاب أغان يتلوى القارىء به ويطرب المستمع إلى نغماته وترانيمه ، القرآن لغير هذا نزل ، القرآن كتاب حياة ، الكتاب الذى نقرؤه على الموتى يقول الله فيه ﴿ ليندر من كان حيا ويحق القول على الكافرين ﴾ [يس: ٧٠]. وأخيرا أيها الإخوة: فإن لى رجاء أبسطه إلى كل إنسان منكم ، إن الحب في الله عاطفة يباركها رب العالمين ، وفي الحديث الشريف: « ما تحاب اثنان في الله تعالى إلا كان أفضلهما أشدهما حبا لصاحبه » (١).

وأنا أعرف أن الله سترنى فجعل ناسا كثيرين يحبوننى ، لكنى أرجو أن يختفى تقبيل اليد من هذا المسجد ، أرجو بإلحاح ألا تقبل يد ، أرجو أن نشغل بختم الصلاة ، أرجو أن يمتنع تقبيل اليد ، إننى أتقدم بهذا الرجاء ولى أمل أن ينفذه كل مسلم فى هذا المسجد ، فإن تقبيل اليد تحول إلى دلالة أكرهها ويكرهها المسلمون ، ليس فى دينا كهانة ولا تسلط على الناس بأى معنى من المعانى ، ثم ما يعرف أحد منا ما مصيره عند ربه ولا ما مكانه عنده ، فنرجو أن ينتهى هذا التقليد .

« اللهم أصلح لبا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (٢) .

﴿ رَبُّنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبِقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَي قَلُوبِنَا غَلَا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحْيَم ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [ النحل: ٩٠]. أقم الصلاة

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الأدب المفرد وابن حبان فى صحيحه والحاكم فى مستدركه كذا فى الجامع الصغير ورمز له بالصحة . وقال فى صحيح الجامع الصغير ( ٥٩٤ ) : صحيح . ورواه أيضا الطبرانى فى الأوسط وأبو يعلى والبزار بنحوه ورجال أبى يعلى والبزار رجال الصحيح غير مبارك بن فضالة وقد وثقه غير واحد على ضعف فيه كذا فى المجمع . ٢٧٦/١ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨١/٨ .

### حَرِكَهُ الْأَرْنُدَادِ بَايُنِ الْمُناضِى وَالْحَاضِرُ خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص ۱۹۷۲/۱۲/۸

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

ففى بدء الدعوة إلى الإسلام كان الذين يدخلون فى هذا الدين يعتنقونه مخلصين ، وتنشرح صدورهم به ، فيتحملون من أجله الأذى والتعب ، ولذلك لم يكن فى مكة نفاق .

عندما بدأت الدعوة إلى الإسلام كان الناس أحد رجلين : إما رجل آمن بالله فهو يتحمل فى سبيل إيمانه غربة الروح وتعب الذين تنكروا له وضاقوا به ، أو رجل كافر يحارب الإسلام فى صراحة ويضع العوائق فى طريقه علانية ، ومن هنا يقول التاريخ : لم يكن فى مكة نفاق .

كان الناس إما مؤمن صريح أو كافر صريح ، فلما انتقل الإسلام من مكة إلى المدينة دخل فى مرحلة أخرى ، ربما وجد ذوو الأطماع الذين يطلبون المال أو الوجاهة أو المظاهر ، ربما وجدوا أنفسهم مسوقين إلى أن يلتحقوا بهذا الركب المتحرك ، وربما زينت لهم مآربهم أن مغانم الدنيا فى اللحاق به .

هؤلاء الذين التحقوا \_\_ وإيمانهم مزعوم أو واهن \_\_ أخرجتهم تعاليم الإسلام ، ذلك لأنهم تظاهروا بالإيمان وقلوبهم منه خاوية ، لكن الإيمان لا يدع أصحابه ينتسبون بأفواههم ويتمردون عليه بأعمالهم أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنا وهم لا يفتنون . ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين ﴾ [ العنكبوت : ٢ ، قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين ﴾ [ العنكبوت : ٢ ،

وكان الاختبار الذى محَّص النفوس وَسَبَرَغورها ، وكشف المعادن وين زيفها ، كان ذلك ما تضمنه الإسلام من تعاليم كثيرة ، فإن شُعب الإيمان شتى ، والمؤمن عندما ينتسب إلى الدين فإنه يُكلف بين الحين والحين أن يتردد على المسجد للصلاة ، يُكلف بين الحين والحين أن يدفع مالا يطلب منه زكاة أو نفقة ..

هذه التكاليف كانت بلاءً شديدا على ضعاف الإيمان ، فالمنافقون الذين طووا قلوبهم على الكفر \_ وإن أظهروا الإسلام \_ كان يضايقهم أن يتفقدوا بين صفوف المصلين فلا يوجدوا ، كانوا يتكاسلون عن الذهاب إلى المسجد للصلاة الجامعة ﴿ وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى يراءون الناس ولا يذكرون الله إلا قليلا ﴾ [النساء: ١٤٢].

وإذا كلفوا بنفقة فدفعوها اعتبروا ما دفعوه غرامة موجعة ، ورأوا أنفسهم مضطرين إلى دفعها فما ينتظرون عليها ثوابا ، لأنهم لا يؤمنون بالله ولا بما يدخر عنده ، إنهم مكرهون ﴿ ومن الأعراب من يتخذ ما ينفق مغرما ويتربص بكم الدوائر عليهم دائرة السوء والله سميع عليم ﴾ [ التوبة : ٩٨ ] .

هذا النوع من الناس ــ من المنافقين ــ كان يحرجهم أمران شديدان جدا : الأمر الأول : الجهاد في سبيل الله ، والأمر الثاني : الحكم بما أنزل الله .

فأما الأمر الأول : فإن الجهاد فريضة لتأمين الدعوة ، وحماية المجتمع ، وكسر عدوان الطاغين ، ورفع رايه التوحيد ، هذا الجهاد ــــ وفيه مشقات كثيرة ، وتعريض النفس والمال للضياع — ما يرضى به أو يسرع إليه إلا مؤمن واثق من ربه مُلْق قياده إليه ، ولذلك يقول جل شأنه في وصف المؤمنين والمنافقين : ﴿ لا يستئذنك الذين يؤمنون بالله واليوم الآخر أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم والله عليم بالمتقين . إنما يستئذنك الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر وارتابت قلوبهم فهم في ريبهم يترددون ﴾ التوبة : ٤٤ ، ٤٥ ] .

وكما كشف الجهاد عن طبائع المنافقين فإن إلزام الناس بشرائع الله كان يحرج القلوب الحادعة والأفئدة المنافقة ، ويكشف ضعف صلتها بالإسلام ، ولذلك أنزل الله على رسوله على في فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما ﴾ [ النساء : ٦٥ ] .

انكشفت ملامح النفاق عن طريق الوحى تارة ، وعن طريق التكاليف التى حددت مواقف المؤمنين والكافرين تارة أخرى ، وانتهى أمر المنافقين على عهد النبى عليلة إلى واحد من أمرين : إما أن يؤمنوا إيماناً صريحاً ، وإما أن يتواروا فيما هم فيه فلا يشعر بهم أحد .

لكن بعد أن لحق النبى عليه الصلاة والسلام بالرفيق الأعلى انفجر الضلال انفجارا رهيبا فى المجتمع الإسلامى ، وكشف الكفر عن وجهه صراحة إذ ارتد عدد كثير من الناس ، وأخذ الارتداد صورة من صورتين : إما الرفض الصريح للإسلام ، وإما القبول الجزئى للإسلام ، والرفض للصلة العملية التى تربط بين الناس وبين الدولة المسلمة وهى الزكاة مثلا .

تعرض الإسلام بعد وفاة النبى عليه الصلاة والسلام لمحنة قاسية ، غير أن الحلفاء الراشدين والسابقين الأولين والكتائب المؤمنة بربها يروالرجال الذين أخلصوا قلوبهم لله وأسلموا وجوههم إليه هؤلاء جميعا التفوا حول أبى بكر الصديق وقاتلوا المرتدين بمسواءً كان الارتداد دعوة إلى الشرك أو رفضا لدفع الزكاة .

أريد أن أشرح هنا شيئا يعرف منه الارتداد ، لأن موضوعنا الذي

تدور عليه اليوم ، ونريد أن نشرحه ، ونحدد دائرته ، ونبين مواقف الناس منه ، ونحاكم المسلمين وغير المسلمين إليه هو الارتداد .

ما هو الارتداد ؟

إن أحدا يبخل بالزكاة ، لأنه بخيل ، لأن فى نفسه كزازة (١) ، ولكنه إذا أكره على دفعها دفعها ويده ترتعش أو ونفسه مضطربة ، ولكنه يدفعها ويري نفسه بشتى الأمور يمكن أن يقبل إسلامه ، ولو أنه لم يدفعها وفرَّ منها وتظاهر بالإسلام يمكن أن يوصف بأنه مسلم مريض القلب أو مسلم منحرف السلوك ..

أما أن يقول أحد الناس: لا أدفع الزكاة ، ولن أدفعها ، ولن أسمح لأحد أن يطلبها منى ، وسأوعز إلى الآخرين ألّا يدفعوها . فمعنى ذلك أن هذا الرفض تحول إلى عداوة مكشوفة حاسمة للوحى الإلهى والأمر الإلهى ، وأن هذا الإنسان اختار فى وضح النهار موقفه وأراد أن يجعل هذا الموقف وضعا اجتاعيا مقررا ..

ومن هنا فلا كلام فى أنه مرتد ، ارتد عن الإسلام ولو قال إنه موحد ، ما دام قد أعلن خلعه لربقة الإسلام فى ركن من أركانه أو فى ما هو معلوم من الدين بالضرورة فمعنى هذا أنه كفر كفرا تاما .

ولأضرب المثل من عالمنا الحالى : لو أن امرأة كاتبة قالت : أنا أرفض أن يكون الرجل أكثر حظا من المرأة فى الميراث، إن هذا ظلم ، إن هذا تحقير للمرأة ، إن هذا نوع من الرجعية فى رسم أوضاع الأسرة !!

هذا كلام لا يقبل بتة أن يكون معه إيمان ، ولا يمكن أبدا أن نعد صاحبته مسلمة ، هي بهذا مرتدة بيقين .

لو أن رجلا من الناس رسم موقفه فى الحياة على أنه لا يمكن أن تحرم الخمر ، ولا يمكن أن يحرم الزنا ، ولا يمكن أن تقطع يد السارق ، ولا يمكن أن يجلد القاذف ، ولا يمكن كذا وكذا ..

<sup>(</sup>١) رجل كز اليدين : بخيل .

هذا النوع من الناس ــ بموقفه هذا ــ أعلن بيقين أنه انسلخ عن الإسلام ، ورمى ربقته من عنقه ، وأصبح لا دين له ولو قال فى بجاحة : أنا مسلم . إنه كاذب كاذب ، هو مرتد بيقين ، اتفق العلماء على أن إنكار معلوم من الدين بالضرورة كفر بالله واليوم الآخر .

قصة الارتداد ترجع بنا إلى الوراء فى التاريخ الإسلامى كى نتعرف موقف الإسلام من المرتدين ، فإن بعض الناس \_ فى عصرنا هذا \_ يريد أن يجعل من الارتداد لونا من حرية الرأى ، يريد أن يجعل من الارتداد نوعا من التفكير الذى ينبغى أن يأخذ حماية من القانون أو حماية من المجتمع ، وبالتالى يريد أن يفرض نفسه على أنه شىء لا ينبغى أن يستغرب ولا أن يعترض !!

قلت : إن مكة ماكان فيها نفاق ، وقلت : إن المنافقين في المدينة كشف أمرهم ، وفضحت أحوالهم وبرىء الله ورسوله منهم ، وأقيم المجتمع الإسلامي إقامة بنيت على الخُلُص من المؤمنين وعلى الواضح المستقر من كتاب الله وسنة رسوله عمالة

ق أثناء تكوين الدولة وبناء المجتمع حدثت حركات ردة جزئية أو موضعية ، فمثلا أراد اليهود أن يعبثوا بالإسلام وأن يصدوا الناس عنه وأن يمنعوا تهمة التعصب عن أنفسهم ، فقال بعضهم للبعض الآخر : ما علينا من حرج لو أننا أعلنا الدخول في الإسلام بعض الوقت ، وحتى ينتشر هذا الإعلان ويعرف الناس أننا دخلنا في الإسلام ولسنا متعصبين ثم نرتد عنه ونقول : بدا لنا أنه دين غير صحيح ، وبدا لنا أن هذا الدين ينبغي أن يترك ، وإذن فالناس سيتركونه جميعا ويقولون:إن أهل الكتاب أعرف منا بطبائع الأديان وحقائقها ، وما كان لديهم تعصب ، فقد أسلموا ولكنهم وجدوا أن الإسلام لا يجدى فارتدوا !!

في هذا الموقف يقول رب العالمين : ﴿ وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون . ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم قل إن الهدى هدى الله أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم عند ربكم قل إن الفضل بيد الله يؤتيه من

يشاء والله واسع عليم . يختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾ [ آل عمران : ٧٢ — ٧٤ ] .

حركات الارتداد المفتعلة من هذا النوع كان يجب أن تقاوم ولذلك جاء حديث : « **من بدل دينه فاقتلوه** » (١) .

لقد كان اليهود آمنين على أنفسهم ما داموا يهودا، أما أن يفتعلوا مؤامرة ليدخلوا الإسلام ثم ليخرجوا منه حتى يزلزلوا قواعده بهذا الأسلوب فلابد أن يعاقبوا .

هذه واحدة ، شيء آخر لابد أن يعرف ، وهو أن معاهدة الحديبية عندما عقدت أراد النبي عليه الصلاة والسلام أن يتخلص من كل مهزوز الضمير ضعيف الإيمان في المدينة ، فأباح لمن يرتد أن يخرج إلى مكة دون حرج ، وما ارتد أحد ، لقد تكشفت الأمور وعرف الناس الحق من الباطل .

لكن الارتداد على أنه نوع من حرية الرأى مسألة يجب أن تناقش ، وغن نناقش علناً ، لو أن امرءا كفر بالله وحده وبنى حياته الشخصية على ذلك ، وزوى عنا جانبه ، وطوى على الضلال قلبه ، ما استطعنا أن نصنع له شيئا ، فإن القلوب إلى الله وهو علام الغيوب ، وهو الذى يحاسب الناس على إحلاصهم أو غشهم ، على إيمانهم أو كفرهم ، لكن الإيمان في المجتمع على إلى الله على إلى الله ويصون الأمن ويقيم الحدود ويجمع الشمل .. والرباط الذى يشد التعاليم ويصون الأمن ويقيم الحدود ويجمع الشمل .. بعنى أن الإيمان عندنا ليس رأيا شخصيا ، لا ، لقد عرف القاصى والدانى ومعاملة ، وليس في الدنيا مجتمع يسمح للمنتسبين إليه أن يعملوا المعاول في جدرانه لينقضوها ويهدوها .. ليس في الدنيا دولة تقول للناس : من حق أي إنسان أن يسقطني أو أن يتمرد على ، أو أن لا ينفذ تعاليمي ، أو أن

<sup>(</sup>١) رواه البخارى في استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم ــ باب حكم المرتد والمرتدة ١٩/٩ .

وعندما يقيم الإسلام دولته فهو يقيم حدودا ، ويضع قواعد ، وبالتالى فإن الارتداد لن يكون حركة قلب زائغ ، ولو اكتفى بهذا فإن الله يعلمه ، وهو الذى يتولاه ، ولكن الارتداد هنا سيكون محاولة لقلب نظام الدولة وهدم تعاليمها ، وهو ما يرفضه الإسلام ، وبالتالى فإن الإسلام جعل الارتداد يعاقب بالقتل .

الارتداد جريمة تسمى في العصر الحديث الخيانة العظمى ، هل تسمح دولة من الدول أن تبيح لفرد من أفرادها تسليم أسرارها لأعدائها ؟ هل تسمح دولة من الدول لواحد منها أن يعين أعداءها عليها أو ينقض نظامها ؟ هذا مالا يمكن ، وذاك السر في أن الإسلام رفض الارتداد .

الارتداد عُرِفَ فرديا ، ولكنه في العالم العربي والإسلامي الآن يشكل تيارات جماعية !! كيف ؟

إن الاستعمار العالمي عندما هجم على البلاد الإسلامية منذ قرون \_ أياً كان مصدره شرقيا كان أو غربيا \_ استهدف أن يقضى على الإسلام ، والقضاء على الإسلام لا يلجأ إليه أصحابه بوسائل صبيانة أو طفولية ، لا ، إنهم لن يقولوا للناس : كفرنا بالله لأننا لم نجده ، لن يقولوا للناس : كفرنا بمحمد لأنه بدا لنا أنه كذاب ، لن يقولوا للناس : تركنا الإسلام لأنه رجعية ..

إن هذه المشاقّة الصريحة تكشف جانبهم ، وتعرى نياتهم ، وتعرضهم للفشل ، ولكنهم يريدون أن يكفروا الناس بالله وبنبيه وبتعاليم الإسلام بأساليب ملتوية وبطرق مختلفة .

عندما دخل الاستعمار العالم الإسلامي استمات في أن يلغي في العالم الإسلامي شرائعه التي يقوم عليها ، وأن يبيح فيه الخمر والحنا ، وذلك حتى ينشر في كيان الأمم الإسلامية جراثيم العفن والضياع ، وقد فعل ووصل في أغلب البقاع إلى ما يريد ، لولا المقاومة الباسلة التي تبديها جماهير المؤمنين في أرجاء العالم الإسلامي ، أولئك الذين أبوا أن يحنوا رؤوسهم للضلال ، ورفضوا أن ينقادوا للتيار الآثم الفاسق الذي يتمرد على كتاب الله وسنة

رسوله ﷺ ، والذين جعلوا ولاءهم ومحبتهم لدينه وحرصهم على تعاليمه صبغة ثابتة فى أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم ، بقى هؤلاء ـــ إلى الآن ـــ يقاومون التيارات الآثمة الماجنة التي تريد أن تضيع الإسلام وسط بلاده .

ثم هجم على المسلمين ـ وذاك قـدر الله ـ اليهود فى العصر الحديث ، وبدأ الهجوم سياسيا أولا ثم عسكريا أخيرا ، وتمكن اليهود من أن يقسموا الأرض الإسلامية قسمين ، رموا بأحدهما شرقا وبالثانى غربا ، واستطاعوا أن يفصلوا بين شرق العالم الإسلامى وغربه براً بإسرائيل التى أنشأوها ، وهم يريدون توسيع رقعتها شرقا وغربا وشمالا وجنوبا .

وظاهر أن اليهود لما هجموا لم يضعوا نقابا على وجوههم ، ولم يضعوا ستارا على نياتهم ، لقد جاءوا معلنين بأنهم يهود ، وبأنهم يريدون إقامة مملكة إسرائيل ، لقد عالنوا بهذا فى وقت كان قادة الفكر العربى والإسلامى فى بلادنا يحاولون إبعاد الدين عن المجتمع ، ويصفون الذين يتمسكون بالدين بالتأخر والرجعية .. ولأضرب مثلا يتكشف منه الناس بدقة ما وصلوا إليه وما يمكن أن يصلوا إليه إن لم يستيقظوا ، إن الضربات المتتابعة تنزل بالعالم الإسلامى والعربى بوصفه دماغ الإسلام وقلبه ، وهذا العالم العربى يوشك أن يدخل فى صراع دام مع اليهود ، وهذا الصراع الدامى إذا بقيت الأمور تمشى على النحو الذى كانت تمشى عليه قديما فإن النثيجة ستتكرر ، وغن ما انتصرنا على اليهود فى حرب إلى الآن ، لأننا ما كنا نقاومهم بدين ، بينا كانوا يهجمون علينا بدين ، وما يَفُلُ الحديد إلا الحديد .

فی بعض القری أو فی بعض الحارات یوجد ناس مجرمون أو غلوا فی الجریمة ، ما یعرفون غیرها ، یجیئهم المجرم الصغیر أو الغریقول لهم : أنا آکل من اللصوصیة \_ أنشل الرکاب \_ ولکنی سجنت ، فیقولون له : دع النشل ، و جرب السطو علی البیوت لیلا ، ویعود بعد أن یأخذ عقوبة فی السجن ، فیقولون له : جرَّب تزویر النقد ، و یجرب تزویر النقد ثم یعاقب و یجیء ، فیقولون له : جرِّب القمار ، إنهم یقولون له کل شیء إلا أن یقولوا له : جرِّب الصراط المستقیم ، جرِّب أن تکسب رزقك من له : جرِّب المشراط المستقیم ، جرِّب أن تکسب رزقك من

حلال ، جرِّب أن تؤمن بالله وتكدح وتأكل من عرق جبينك !! لماذا ؟ لأنهم مجرمون موغولون في الإثم ، ماللإيمان في قلوبهم أثر ولا لله في أفدتهم من وقار ولا من خشية ، فكيف ينصحون ؟

ويوجد الآن من يقول للعالم العربي : اعتمد على روسيا ، اعتمد على أمريكا ، اعتمد على فرنسا ، اعتمد على انجلترا ، إنهم يكتبون مكثيراً فى تضليل العالم العربي وفى إتاهته عن طريق الله ، وما يقول أحدهم أبدا للأمة المشردة الجريح المنكوبة : جربي الصراط المستقيم ، جربي العمل بالإسلام والتجميع عليه ، جربي أن تحاربي تحت رايه التوحيد ، جربي أن يكون القرآن المحور الذي تدور عليه حركة المقاومة وتنطلق منه جيوش التحرير ، هؤلاء يقولون : أرسلوا للجنود صور الغانيات المومسات ، لعل الجندى يموت وفى أحضانه صورة مومس ..

إذا كان الغراب دليل قوم \* يمر بهم على جيف الكلاب ان هؤلاء الذين يقودون حركة الفكر أو يمسكون بزمام القلم في العالم العربي إذا لم يكونوا مرتدين \_ وأنا أعلم أنهم مرتدون عن الإسلام \_ فهم طابور حامس (۱) يعمل لحساب الاستعمار العالمي أياً كان نوعه أحمر أو أصفر ، هؤلاء خطيرون على مستقبل أمتنا ، وينبغي أن يكذبوا ويجبهوا عندما يرسمون وسائل الكفاح لبلدنا .

إن الناس تمسكوا بأديانهم ، وليس الإسلام عارا حتى يكون التمسك به مسبة ، إن المرتدين من حملة القلم يريدون أن ننهزم فى حرب رابعة وفى حرب خامسة لأنهم لا يعرفون إلا طريق الهزائم ، إن الكتاب الذين يكرهون كل تجمع إسلامى ويضيقون به هؤلاء لابد أن يعرف أنهم ارتدوا من قديم عن الإسلام ، ليس لهم بالله إيمان ، ما شرفت أجسادهم بسجدة لله فى محراب للعبادة ، هؤلاء يجب أن يعرفوا .

<sup>(</sup>۱) يطلق هذا اللقب على الجواسيس، وقد ابتكر هذا الاسم ( الطابور الخامس) الجنرال فرانكو الذى تمكن عام ١٩٣٦ من الاستيلاء على الحكم فى اسبانيا رغم أن قواته كانت مؤلفة من أربعة طوابير فقط، وعندما سئل عن سبب نجاحه بهذه الطوابير الأربعة قال: كان هناك طابور خامس، وعنى به مؤيديه وأعوانه من المدنيين.

إن العودة إلى الإسلام لا تعنى فقط نقل قضية فلسطين من الميدان العربى إلى ميدان أكبر منه ، ولكنها تعنى ما هو أخطر من ذلك ، تعنى أننا نحارب الحمول والبرود وعدم المبالاة وقلة الاكتراث والاستهانة بالقيم ، إننا نحارب البلادة الشائعة ، والفتور المنتشر ، والاختلاسات والسرقات ، والاستهانة بالمال العام .

أنا لو كنت عربيا مسيحيا ومخلصا لبلدى لقلت للعرب: يا أهل البلد إنكم في تاريخكم الماضى ما تكونتم أمة إلا بالإسلام، وما ارتفعت لكم راية، ولا نضرت وجوهكم كرامة إلا بالإسلام، وأنتم تواجهون دينا يريد أن يقص أجنحتكم بل أن يخلع قلبكم من بين أضلاعكم، ولابد أن تحاربوه بعقيدة، إن القوميات إلى الآن جربت نفسها وفشلت فلم لا يترك للإيمان أن يجمع وللإسلام أن يتحرك وأن ترتفع رايته ؟

ما قال أحد من العقلاء أو دارسي التاريخ قديما وحديثا: إن حرب فلسطين حرب سياسية أو حرب تجارية ، لقد قيل قديما وحديثا: إنها حرب دينية ، حتى جاء التافهون ممن لا علم لهم ولا عقل يريدون تغيير التاريخ وتشويه الحقائق ، فسموا الحروب الصليبية القديمة حروبا تجارية أو سياسية ، أصحابها قالوا: إنها صليبية ، وآباؤنا قالوا: إنها صليبية ، والإثارات كلها كانت دينية ، حتى جاء التافهون في هذا العصر يقولون : إنها ما كانت حربا دينية !!

#### هذا الكذب على التاريخ إلى متى ؟

حتى تضيع العواصم كلها وتسقط المدينة المنورة فى يد اليهود ؟ لابد أن تصحو الأمة ، لابد أن يكون التجميع على الإسلام ، ما دامت الحرب يهودية علنية فليكن الدفاع إسلاميا علنيا ، نربى على الإسلام ، نجمع على الإسلام ، نستثير الشعوب الإسلامية فى الشرق والغرب ، إن الحرب عندنا فى فلسطين لاستنقاذ المسجد الأقصى حرب دينية ، والمسجد الأقصى ليس ملك بعض القبائل فى ( الدلتا ) أو فى ( الصعيد ) أو فى ( الأردن ) أو فى ( سوريا ) إنه بيت الله وملك المسلمين قاطبة .

الحرب دينية ، ويجب أن تأخذ طابعها ، وأن يكون التجميع باسم الإسلام وعليه ، والمسيحيون العرب بين أمرين : إن شاءوا الوفاء لذمتهم وأرضهم وكانوا إلى جوارنا فى هذه الحرب فبها ونعمت ، وإلا فليتركونا وليصمتوا وما نلومهم ، وإذا كنا-نحن المسلمين-عجزة عن القتال إلا بهذا العون فبطن الأرض خير من ظهرها ، إما أن نحيا \_ كما نريد \_ باسم الإسلام أولنمت كما نريد . أمّا أن نسمع للكذابين يكتبون فى الصحف الكثير عن الحرب وأطوارها وأوهامها وما ينتظر منها وما يرجى لها ، وما يفكر أحد من هؤلاء فى ذكر الله ولا العودة بالأمة إلى كتابه ولا استثارة المشاعر الدينية الرابية النامية من أربعة عشر قرناً فى أرضنا . فهذا ما لا ينبغى أن يكون .

هؤلاء قادونا إلى العار قديما ، ولا تزال دور هذه الصحف كعشعش البوم، ما ينعق فيها إلا طلاب الخراب لهذه الأمة فلنحذرهم على ديننا وعلى بلدنا .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) للأسف البالغ لم تسجل الخطبة الثانية .

## أَحُوال المُسْلِمينَ فِي ٱلفِلِبين،

#### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فإن موضوع الخطبة اليوم فرضه على واقع لا يمكن تجاهله ، وملابسات لا نستطيع أن نتغاضى عنها ، موضوع هو فى ظاهره تاريخى أو سياسى ، ولكنه فى حقيقته يتصل بعقيدتنا وحاضرها ومستقبلها .

الموضوع هو أن ( بابا روما ) ذهب فى سفرة شاقة طويلة إلى البلاد التى يطلق عليها اسم ( الفيلبين ) وهو اسم مزور مستعار ، وضعه الغزاة الأسبانيون على جزر كانت إسلامية مائة فى المائة ، وبدأوا حركة تنصيرها من بضعة قرون ، ومضوا فى طريقهم حتى استطاعوا أن يحققوا جزءا كبيرا من نياتهم وأن يبلغوا شوطا بعيدا من أهدافهم .

<sup>(</sup>۱) الفيليين من الجزر الكثيرة والتي تقع في جنوب الصين وشمال شرق أندونيسيا وحدودها البحرية بحر الصين الجنوبي وبحر سولو غربا وبحر سيلبيز جنوبا والمحيط الهادي ( بحر الفيليين ) شرقا ومضيق باشي شمالا . ولها حدود إقليمية مع تايوان والصين وماليزيا وأندونيسيا ، وتبلغ مساحتها ومضيق باشي شمالا ، ولها حدود إقليمية في و ٥٠ مليون نسمة يعمل غالبيتهم في الزراعة والغابات والمؤسسات ويعتبر شعبا فقيرا بوجه عام . والديانات مختلفة أهمها النصاري والوثنيون والمسلمون ( ١٥ ٪ من المجموع العام ) وقد وصلها الإسلام في القرن الثامن الهجري عن طريق التجار المسلمين من الهند والجزيرة العربية وشرق آسيا وقد كان للمسلمين كيان كبير في البلاد وخاصة في جنوبها إذ أسسوا ممالك مستقلة قبل الحكم الأسباني في البلاد وبعده . وعرفت البلاد بهذا الاسم نسبة لفيليب ماركوس أحد ملوك أسبانيا السابقين .

الجزر ما كانت تسمى الفيلبين ، ولكن ( فيليب الثانى ) ملك أسبانيا كان رجلا معروفا بتعصبه للكثلكة وقتله لأعدائها ، فأخذ الاسم ووضع على مجموعة من جزر الهند الشرقية ، الجزر كانت إسلامية كلها ، وكان المذهب السائد هناك مذهب الإمام الشافعي ، وكان العلماء من أهل البلاد أو ممن جاورها من جزيرتي ( جاوة ) (۱) و ( سومطرة ) (۲) .

ثم جاء مبشر يعرف فى تاريخنا الذى ندرسه بأنه مستكشف جغرافى ، وهو مبشر بالنصرانية اسمه ( ماجلّان ) (٣) انتفع ماجلان بخبرة بعض التجارة العرب ووصلوا به أو وصل بهم إلى المضيق الذى يعرف فى الجغرافيا الآن بأنه مضيق ماجلان ، ولما كانت الأرض التى بلغها إسلامية ، وكان الرجل مبشرا بالنصرانية فقد حاول أن يرفع الصليب على الأرض التى بلغها فقتل هنالك وانتهى أمره .

لكن أمر الجزر لم ينته ، فقد شرع الأسبان يوجهون إليها حملاتهم ويبذلون الجهود لمحو التوحيد وإقامة التثليث مكانه ، وبدأ صراع فيه مرارة وفيه حرقة ، لأن المسلمين الذين دافعوا عن دينهم لم يجدوا الكثير من العون ، ولم يسعفهم إخوانهم من أماكن كثيرة ، فقاتلوا في معركة تشبه أن تكون معركة انسحاب ، وكان ما نزل بهم فادحا مخوفا !!

ومأبدٌ من أن أذكر التاريخ ، ولما كنت معتل الجسم لا أستطيع أن أؤلف ، ولما كانت الحقائق التي أريد نشرها وثائق ، فمن الخير أن أقرأ ما ورد أو ما نشر ، وما نشر لمؤلف انكليزى ترجمه مهندس مسلم مصرى هو الدكتور مصطفى مؤمن ، وقد نشرت هذه الوثائق مجلة سعودية تصدرها رابطة العالم الإسلامي .

<sup>(</sup>١) تقع هذه الجزيرة في أندونيسيا وهي جزيرة متوسطة يفصلها عن سومطرة مضيق سندا .

<sup>(</sup>٢) تقع هذه الجزيرة أيضا في أندونيسيا وهي أكبر جزيرة في البلاد .

<sup>(</sup>٣) ماجلان (ت ١٥٢١): ملاح برتغالى ، لقى تأييدا من أسبانيا لاقتراحه الخاص بمحلولة الوصول إلى ملقة عن طريق الغرب ، فأقلع (١٥١٩) ومعه ٢٧٠ رجلا على محمسة مراكب وعبر من الأطلنطى إلى الهادى عن طريق المضيق الذى حمل اسمه ، واتجه صوب (شغ) ووصل الفيليين حيث قتل .

وقد بدأ غزو هذه البلاد فى القرن السادس عشر ــ أى من أربعة قرون ــ وإبرازاً للغاية المنشودة منه فقد رصت جثث المقاومين الشجعان على نحو هيئة صليب وذلك سنة ١٥٧٦ ويقول المؤلف : إنه أول صليب صنع بأجساد المسلمين ونرجو أن يكون آخرها !!

وينشر المؤلف نص الأمر الصادر من الحاكم العام الأسباني « فرانسيسكو دى ساندى » لقائد الحملة المشئومة التى استهدفت غزو جزيرة « سولو » وهى جزيرة إسلامية مائة فى المائة يقول : اقرأ معى واحبس أنفاسك ولتكن آذانا وعيونا لتفهم ، يقول الحاكم الأسباني للقائد الذى قاد المعركة :

« إننى آمرك بسد أفواه الدعاة إلى دين محمد ، إذ هو دين شرور وآثام ، وليس هناك من بديل عن النصرانية عقيدة ودينا ، ولما كان الدعاة القادمون من « بورنيو » (١) مثلهم في الدعوة إلى الإسلام فواجبك مصارحتهم بأن غرضنا هو تعميم النصرانية ، ولدى اعتناقهم لها فسنتركهم يعملون في أرضهم دون أن يصيبهم أذى من جانب سادتهم النصارى الأسبان ، وترصد بقوة من يدعو لدين محمد ، وألق القبض عليه ، ثم سقه إلى مكبلا مخفورا » !!

لكن الحملة فشلت فشلا ذريعا ، وأعاد الحاكم الأسباني الكرَّة في السنة الثانية ، وتتابعت الحملات حتى السادس من إبريل سنة ١٦٢٦ حيث استطاع القائد الأسباني « جواندي » أن يقتحم موقعا حلوا من السكان وأن يعتلى \_ ليلا \_ ربوة ذات مكان حصين ليفاجيء منه سكان جزيرة « سولو » بضربات مدفعيته ، واستبسل السلطان المسلم « دتونا » في الدفاع عن الأرض الطاهرة ، ولكنه لقى هو ورجاله شهادة جماعية المخاعية ، واستطاع الأسبان أن يجعلوا هذه البقعة منطلقا لحملات غزو على بقية معاقل المسلمين في هذه الجزر .

<sup>(</sup>١) تقع في أندونيسيا وهي شبه جزيرة حيث إن قسمها الشمالي يتبع لماليزيا .

يقول المؤلف: وردَّ السلطان « قدراك » حملة عارمة ، ثم وقع اتفاقا سنة ١٦٤٥ مع السلطات الأسبانية لضمان سلامة قوافل الطرفين وتبادل المنافع ، وفي مقابل ذلك سمح لهم ببناء كنيسة في جزيرة المسلمين ، ولكنهم نقضوا العهد بعد أعوام قلائل فتصدى لهم السلطان ولاذوا بالفرار تاركين وراءهم هيكل كنيسة خاوية ، وفي سنة ١٨٢٥ — أي بعد مائتي سنة — فقد الأسبان مستعمراتهم عدا « عذراء ماليزيا » .

هذا كلام يحتاج إلى شرح ، فإن دولة أسبانيا التى نصَّرت نحو أربعين في المائة من السكان المسلمين بطرقها التي أشرنا إليها وقعت في ضائقة مالية ، فماذا تصنع ؟

باعت الجزر تمن فيها وما فيها لأمريكا !! فحلَّ الأمريكيون في الفيلبين محل الأسبان ، وبعد خمسة أشهر قرروا شراءها مقابل مائتي مليون دولار دفعوها لأسبانيا .

وهنا أعلن الشعب برمته الحرب ضد الغزاة الجدد ، واستمرت الحرب بين المسلمين والأمريكيين إلى سنة ١٩٠١ وفى تلك السنة تألفت لجنة من « الكونجرس الأمريكي » لوضع تشريعات للفيلبين ، حاولت تحويل المسلمين عن معتقداتهم دون جدوى ، فماذا تصنع ؟

رأى الأمريكيون أن خير علاج للمسلمين هو اجتثاثهم بشن الحرب « البكتيرية » عليهم وعلى ما شيتهم ، فاجتاحت أوبئة الكوليرا والجدرى والطاعون البانوبي جزيرة « ميندناو » ثم جزيرة « سولو » سنة ١٩٠٣ .

وبلغ ضحايا حرب الأوبئة حسب تقدير لجنة « تافت » الأمريكية مائتى ألف أو يزيدون ، ونفقت مئات الألوف من الدواب بأوبئة الحمرة وطاعون الماشية .

وهكذا خسر المسلمون أنفسهم وأموالهم بالخسيس المزرى من الغدر ، كما تعرضت للهلاك آلاف مؤلفة من الدواب العجماء التي لا تدرى شيئا .

وقعولت جزيرة «عذراء ماليزيا » تحت حكم الأمريكيين المباشر ، وفي عهد الأمريكيين تكونت وزارة خاصة بشئون «مينداناو» و «سولو» وفي فترة الانتقال ألحق \_ في غفله من الزمن \_ المسلمون باختصاص وزارة الداخلية الفيليبنية .

ويقول المؤلف كلاما كثيرا خلاصته: أن الأمريكيين رعوا شئون الفيلبين على النحو الذى رعاها من قبل الأسبان ــ أى حرب متصلة ضد الإسلام ــ وتسلطت ضد الإسلام عصابات مسيحية مكونة من المتعصبين الذين يسمون « فئران » .

ويقول المؤلف: إن جماعة « ايجلاس » أو الفئران هي أخطر الجماعات الكاثوليكية وأشدها تعصبا ضد المسلمين ، ولها تنظيم سرى هدفه الأول الاستيلاء على الأرض الإسلامية وإبعاد أهلها عنها ، ويتدرب أفراد هذا التنظيم في إسرائيل!!

وحفزاً لهم فى إلحاق الأذى بالمسلمين والتنكيل بهم وضعت تسعيرة بالمكافآت التي تصرف لمن يصيب مسلما بإحدى هذه العاهات :

- ١ ــ أذن المسلم ثمنها ١٠٠ بيزوس .
- ٢ ـــــ أنف المسلم ثمنها ١٠٠ بيزوس .
- ٤ ــ كف المسلم أو ذراعة ثمنها ٢٥٠ بيزوس .
- عین المسلم ثمنها ألف بیزوس ، أی ما یوازی حمسة و ثلاثین
   جنیها استرلینیا ..

#### ما أرخص المسلمين !!

وتشن هذه العصابة حرب إبادة على المسلمين لإخلاء الأرض منهم وتوريثها للصليبيين ، وقد أصبحت معسكرات اللاجئين المسلمين تضم ما يربو على خمسمائة ألف لاجيء أو مشرد!

وقد كشف المسلمون الأقنعة عن وجود تواطؤ خبيث بين حكومة « ماركوس » ـــ الحاكم الحالى ـــ وأولئك الفئران المسلحين .

ويمضى الكاتب فى عرضه لأمور ما نحتاج إلى تفاصيلها ، لكن الذى قرأته واستمعت إليه فى الإذاعات أن « بابا روما » لقى المسلمين فى جنوب « مينداناو » وقد استمعت إلى تلخيص ما قاله فوجدت أنه يريد تفاهما وحقوقا متبادلة وكلاما من هذا النوع ، ولعله قال لهم : إن الله محبة ، ولعله

قال لهم كلاما من هذا النوع الذي نعرف قيمته الشكلية وندرك أن حقيقته حوفاء لا شيء فيها .

قلت فى نفسى : هل يعى المسلمون فى شرق العالم العربى وغربه من الأطلسى إلى الخليج هذه الحقائق ؟

لا . المسلمون لا يدرون شيئا عن تاريخ الإسلام وامتداداته في شرق آسيا التي انتزع جزء منها وسمى « الفيلبين » .

المسلمون هنا لا يدرون شيئا ، إنما الذى أذكره أن المسلمين هناك يجبون الإسلام ويدفعون عن أهله ، وعندما تورط العرب هنا فى حروب صليبية فإن إخوانهم المسلمين من جاوة ، وسومطرة ، وتركستان ، وأفغانستان ، وبلاد ما وراء النهر لم يتركوا العرب وحدهم ، فالذى قهر الصليبين هو صلاح الدين الكردى ، والذى قهر التتار وهزم المغول هزيمة منكرة هو قطز وهو من تركستان .

لا بأس أن يُعرف الفارق بين ما فعله المسلمون القادمون من هذه الملاد البعيدة بعد أن انتصروا على الصليبيين وبين ما فعله غيرهم ، وينبغى أن تُعرف أخلاقنا وأخلاق غيرنا .

معی کتاب مترجم أیضا، یتحدث الکاتب ـ وهو رجل إنكلیزی ـ عما فعله صلاح الدین عندما استرد بیت المقدس ووقع نحو مائة ألف صلیبی فی یده فیقول:

الواقع أن المسلمين الظافرين اشتهروا بالاستقامة والإنسانية ، فبينا كان الفرنج منذ ثمانٍ وثمانين سنة يخوضون فى دماء ضحاياهم ، لم تتعرض الآن دار من الدور الصليبية للنهب ، ولم يحل بأحد من الأشخاص مكروه ، إذ سار رجال الشرطة بناءً على أوامر صلاح الدين يطوفون بالشوارع يمنعون كل اعتداء يقع على المسيحيين !!

وقد دهش المسلمون عندما رأوا البطريرك يؤدى عشرة دنانير مقدار الفدية المطلوبة منه ويغادر المدينة وحده وقد انحنت قامته لثقل ما يحمله من الذهب، وقد تبعته العربات التي تحمل ما بحوزته من الطنافس والأوانى المصنوعة من المعادن النفيسة !! وبفضل ما تبقى من منحة الملك « هنرى الثانى » تقرر إطلاق سراح سبعة آلاف من الفقراء !!

يقول المؤلف الإنكليزى: من المناظر التى تدعو إلى الأسى والحزن ما حدث من التفات « العادل » — وهو لقب شقيق صلاح الدين — التفت إلى أخيه صلاح الدين يطلب منه إطلاق سراح ألف أسير على سبيل المكافأة عن خدماته له ، فوهبهم له صلاح الدين ، فأطلق « العادل » على الفور سراح ألف أسير مسيحى !!

وإذا اجتهد البطريرك هرقل لأن يلتمس هذه الوسيلة الرخيصة لفعل الخير لم يسعه إلا أن يطلب أيضا هو الآخر من صلاح الدين أن يهب له بعض الأرقاء ليعتقهم فأعطاه صلاح الدين سبعمائة أسير!! كما جعل صلاح الدين لـ « بليان » محمسمائة أسير!!

ثم أعلن صلاح الدين أنه سوف يطلق سراح كل شيخ وكل امرأة عجوز ، ولما أقبل نساء الفرنج اللائى افتدين أنفسهن وقد امتلأت عيونهن بالدموع فسألن صلاح الدين أين يكون مصيرهن بعد أن لقى أزواجهن أو آباؤهن مصرعهم أو وقعوا في الأسر ؟

أجاب بأن وعد بإطلاق سراح كل من فى الأسر من أزواجهن ، وبذل للأرامل واليتامى من خزانته العطايا كل بحسب حالته !!

والواقع أن رحمته كانت على نقيض أفعال الغزاة المسيحيين في الحملة الصليبية الأولى !!

هذا ما كتبه المؤلف الانكليزى ، وفى الجزء الثالث من كتابه ــ الذى نشرته دار الثقافة ببيروت ــ يقول عن أفعال الغزاة المسيحيين : اضطر الغزاة إلى أن يفكروا فى ترك البلاد ، لكن صار الأسرى المسلمون مصدر حيرة لهم ، فماذا يصنعون ؟

أعلن قائدهم فى برود شديد يوم ٣٠ أغسطس سنة ١١٩١ أن صلاح الدين قد نقض عهده ، وأمر بالإجهاز على ألفين وسبعمائة أسير من المسلمين كانوا على قيد الحياة ، فاشتد حماس عساكره للقيام بهذه المجزرة !!

حاول المسلمون أن يبذلوا الجهود لوقف المذبحة ولكنهم عجزوا عن الوصول إلى إخوانهم ، وعندما وصلوا لم يجدوا إلا بقعة تناثرت عليها الجثث المشوهة المتعفنة !!

هذا تاريخ ، الذى أسأل عنه : هل يدرس هذا التاريخ ؟ حقيقة الوضع في الفيلبين أن المسلمين هناك صدرت أوامر بإخراجهم من الأرض الخصبة التى يزرعونها ، وبدأت الحكومة تقاتلهم لإخراجهم من هذه الأرض .

وتصوروا أن المصريين في «الدلتا» صدر أمر بإخراجهم من «الدلتا» ليعيشوا في الصحراء، ماذا يصنعون ؟

لابد أن يقاتلوا ، وقاتلوا منذ تسع سنين إلى الآن ، الجريمة التى ترتكب فى الفيلبين جريمة إبادة جنس مما ينص على معاقبتة مرتكبها قانون الأمم المتحدة ، لكن القانون لا يطبق إذا كان الذين يبادون من المسلمين !!

أين هذه البلاد التي كانت عامرة بالإسلام ؟

لا وجود لها ، كل ما أذكره الأبيات التى قالها أحد الشعراء (١) فى الأندلس :

تبكى الحنيفية البيضاء من أسف على ديار من الإسلام خالية حيث المساجد قد صارت كنائس حتى المحاريب تبكى وهى جامدة أعندكم نبأ عن أهل أندلس كم يستغيث بنا المستضعفون وهم ماذا التقاطع في الإسلام بينكُمُ ألا نفوس أبيًاتٌ لها همم

كا بكى لفراق الإلف هيمان قد أقفرت ولها بالكفر عمران ما فيهن إلا نواقيس وصلبان حتى المنابر ترثى وهى عيدان فقد سرى بحديث القوم ركبان أسرى وقتلى فما يهتز إنسان وأنتُم يا عباد الله إحوان أما على الخير أنصار وأعوان أما على الخير أنصار وأعوان

. هذا كلام أذكره على أنه تاريخ ، ولكن هذا التاريخ يمكن أن يتكرر ،

<sup>(</sup>١) هو أبو الطيب الرندى .

ويمكن أن ينتقل من مكان لمكان ، وفى دراستى لهزائم المسلمين ـ ابتداء من أحد ـ ما وجدت هزيمة وقعت بالمسلمين إلا كانوا هم سببها ، حتى إن القرآن الكريم لما حدَّث المسلمين أو أجابهم عن تساؤلهم « أنى هذا » ؟ كان الجواب ﴿ قُل هُو مَن عند أنفسكم ﴾ [ آل عمران : ١٦٥ ] .

الصليبية تطارد الإسلام من قديم ، وهذه حقيقة يجب أن تدرس وأن تعرف ، ومحاولة التغطية عليها محاولة سمجة وفاسقة ، ولذلك رأيت أن أكشف زيارة « بابا روما » للفيلبين ، لأن الرجل يريد أن يضع طابعه على ما بقى من أرض الإسلام هناك !!

ثم انضم إلى الصليبين في عدوانهم على الإسلام الشيوعيون ، والتمدد الشيوعي خطير ، وقد أخذ نصف العالم الإسلامي في آسيا ، لأنه \_ كا ذكرت في كتابي « الإسلام في وجه الزحف الأحمر » \_ كانت « سيبيريا » مسلمة وقد قتل ملكها وفقئت عينه وهو يدافع عنها ، كانت « القرم » مسلمة ، كانت « أذربيجان » مسلمة .

امتد الروس ــ والروس فی مساحتهم الطبیعیة ما یملکون أکثر من أرض تشبه مساحة مصر ــ فی الشرق ، وأخذوا آسیا حتٰی بلد « البخاری » فی « أوزبکستان » وضعوا یدهم علیها .

الأمة الإسلامية تشبه المغفل الذى لا يحميه القانون ، لأنه لا يعرف مصلحته ، ويخيل إلى أن المسلمين أصيبوا بمرض « فقدان الذاكرة » فهم ما يدرون ما وقع لهم ، وبالتالى لا يعرفون ما سيقع لهم . وبقاء الأمة على هذا النحو خطر تتعرض له عقيدة التوحيد نفسها ، ولذلك وجدت أن الدين يفرض على أن أنفخ التراب عن هذه الحقائق ، وأن أبدى الصورة القبيحة لهذه الأوضاع حتى يراها المسلمون فيخجلوا من تفريطهم ومن نسيانهم لربهم .

أنا لا أخاف ـــ والله ــ من الضغط الصليبي أو الضغط الشيوعي ، ولكنى أخاف من الغفلة الإسلامية ، وهذه الغفلة تبدو في مظاهر كثيرة . وقد بدأت نهضة ، ولكن الذين يجاربون النهضة أخذوا يجعلون

المسلمين يفقدون فقدان الأولويات. يعنى لو أن عندك مائة جنيه وبيتك خال من كل شيء ، فإن المائة جنيه تصرف ابتداء في شراء تموين ، في شراء الضرورات التي لابد منها للبيت ، فإذا ذهب المغفل واشترى راديو أو تليفزيون فماذا يصنع بهذا ؟!

الأمة الإسلامية فيها أزمة أخلاق ، فيها أزمة عبادات صحيحة ، فيها أزمة دفاع عن العقائد الحقيقية ، ومع ذلك فإن أعدادا من المسلمين يفكرون في أمور ما يفكر فيها عاقل .

والآن وجدت أن عدوين يشقان طريقهما إلى الأرض الإسلامية : العدو الأول يقول : الإسلام كتاب من غير سنة !!

وقد رأيت هؤلاء في باكستان ، ورأيتهم في السودان ، وامتدت أخطارهم أخيرا إلى القاهرة ، وقادهم ــ فيما أعلم ــ العقيد « معمر القذافي » .

والواقع أنه عندما تضيع السنة فسيضيع القرآن بعدها ، كأن العدو بلغ من خبثه أن قال : اقسم المعركة قسمين : اضرب السنة أولا ، فإذا انتهيت منها ، انفردت بالقرآن فأجهزت عليه .

وضرب السنة جنون ، لأن المفسر الأول للقرآن هو محمد بحليه الصلاة والسلام فى قوله وفعله وتقريره ، فإذا ضاع التفسير أو إذا ضاعت المذكرة التفسيرية للقانون فماذا يبقى ؟

العدو الثاني يقول: الإسلام دين لا دولة!!

وقد استؤجر لهذا أناس أصحاب أسماء لامعة كمصطفى كال أتاتورك ، وجمال عبد الناصر ، أما مصطفى كال فقد صنع له الحلفاء زعامة ليجعلوا منه رجلا ، وما كان رجلا ، كان جاسوسا مرتدا خائنا قذرا ، وأما جمال عبد الناصر فشخص متهور ، مقامر لا مغامر ، ما دس يده فى خضراء إلا يبست ، ولا دخل معركة إلا انهزم فيها ، وقيل : إنه أبو العباقرة !!

الإسلام دين ودولة ، كتاب وسنة .

الإسلام له ماضيه وحاضره ومستقبله .

الإسلام له أمة في المشرق والمغرب لا يمكن قبول تقسيمها .

باسم التثليث يخرج رجل من « روما » ليذهب إلى أقصى المحيط الهادى ليلقى إخوان العقيدة !!

أما عقيدة التوحيد فلا رباط لها ، ولا أبوة ثقافية أو روحية تلم شملها !!

هذه الحقائق لابد أن تعرف ، وعلى المسلمين إذا كانوا عقلاء أن يعرفوا الأولويات ، فإذا كان أعداؤنا قد جمعوا شملهم على إذهاب قلبنا ومعتقداتنا وأخلاقنا وتقاليدنا وشرائعنا وكل ماله أثر فى حاضرنا ومستقبلنا ، فما يجوز بتّه أن يشتغل المسلمون بالتوافه أو أن يتعاركوا على مالا معنى له .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

## الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [ الشورى : ٢٥ ، ٢٦ ] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

أيها الإخوة: أضرب لكم مثلا لتعرفوا أن قلة الفقه تضع الإسلام فى مآزق حرجة ، جاءنى ذات يوم رجل من الناس يشكو خطيبا فى أحد المساجد \_ وكنت يومئذ مسئولا عن المساجد \_ قال: الإمام يتهم الرسول بالنفاق!!

قلت له: أعوذ بالله ، يا رجل ما يفكر في هذا أحد ، ولا يخطر ببال ا امرىء من الناس .

قال : ذكر لنا أن عائشة رضى الله عنها قالت : « استأذن رجل على رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الكلام ، قلت يا رسول الله قلت الذى قلت ثم ألنت له الكلام ، قلت يا رسول الله قلت الذى قلت ثم ألنت له الكلام ، فقال : أى عائشة : إن شر الناس من تركه الناس أو ودعه الناس اتقاء فحشه » (١) .

قلت له : الحديث صحيح .

قال: أليس هذا نفاقا ؟

قلت له: أنت جهول لا تحسن الفهم ، هذا أدب اسمه مداراة السفهاء ، وهو أدب عالمي ، وكان معي المرحوم كامل كيلاني فقال : في شعر

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الأدب ــ باب ما يجوز من اغتياب أهل الفساد والريب ۲۰/۸ ومسلم فى البر والصلة والآداب ــ باب مداراة من يتقى فحشه ۲۱/۸ .

«شكسبير» كلام عن مداراة السفهاء يشبه ما قاله الشاعر العربي :
لو أن كل كلب عوى ألقمته حجرا لأصبح الصخر مثقالا بدينار
مداراة السفهاء أدب عالمي لا يزال الناس مكلفين به في كل زمان
ومكان .

هذه واحدة ، أمس قرأت ردا على شيء كنت ذكرته وهو حديث : « بعثت بين يدى الساعة بالسيف حتى يعبد الله تعالى وحده لا شريك له ، وجعل رزق تحت ظل رمحى ، وجعل الذل والصغار على من خالف أمرى ، ومن تشبه بقوم فهو منهم » (١) .

هذا الحديث فهمه أحد الناس على أن الإسلام ينتشر بالسيف ، وجاء آخر فكذب الحديث !

قلت: كلا الفريقين جاهل، وقد ذكر النبى عَلَيْكُ وظيفته فقال: « أنا محمد، وأحمد، والمقفى، والحاشر، ونبى التوبة، ونبى الرحمة، ونبى الملحمة » (٢).

يعنى أنا نبى السلام ، وأنا نبى القتال ، من سالمنى سالمته ، ومن قاتلنى قاتلته ، فإذا حرض على قتال البغاة والمعتدين فهو نبى الملحمة ، وعندئذ يقول : « بعثت بين يدى الساعة بالسيف » ، والسيف هنا محكوم بقول الله جلّ جلاله : ﴿ وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴾ [ البقرة : ١٩٠ ] .

وقوله عليه الصلاة والسلام: « وجعل رزق تحت ظل رمحى » إشارة للمجاهدين ألا يخافوا ، فإن خسائر الحرب قد تكون مرهقة ، ولكن ثمراتها في النهاية تكون رغدا لمن يضحكون أخيرا لأنهم يضحكون كثيرا .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ٧٠/٥ وأبو يعلى في مسنده والطبراني في الكبير كذا في الجامع الصغير ، وقال في صحيح الجامع الصغير ( ٢٨٣١ ) : صحيح . وقد علق البخاري في صحيحه بعضه ٤٩/٤ وقال الحافظ في شرحه : هو طرف من حديث أخرجه أحمد من طريق أبي منيب ... وله شاهد مرسل بإسناد حسن أخرجه ابن أبي شيبة من طريق الأوزاعي عن سعيد بن جبلة عن النبي عَلَيْكُ بتامه .

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم - بدون « ونبى الملحمة » - في الفضائل - باب في أسمائه عليه ١٠/٠ ٩٠ والزيادة عند الطبراني وأحمد ، وقال في صحيح الجامع ( ١٤٧٣ ) : صحيح .

هذا معنى الحديث ، والحديث ليس من رواية البخارى ومسلم ، ولكنه من رواية أحمد بسند صحيح .

الأمر يحتاج إلى الفقهاء ، من قديم كان هناك بعض الناس معروفين بالنزق ، يجرون وراء كل شيء بدون تثبيت ، فقال الله معاتبا هؤلاء : ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرُ مَنَ الْأَمْنُ أُو الْحُوفُ أَذَاعُوا بِهُ وَلُو رَدُوهُ إِلَى الرسول وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرُ مَنْهُمُ لَعْلَمُهُ الذين يستنبطونه منهم ﴾ [ النساء : ٨٣ ] .

لَعَلِمَه من ؟ أي صعلوك ؟ لا ، « لعلمه الذين يستنبطونه منهم » .

للأسف يجيء ولد الآن يقول : الشافعي أفسد مصر !! ثم يقول : هم رجال ونحن رجال !!

والله الشافعي رجل وأنت عيِّل .

يا مسلمون: الأمة الإسلامية في مهب الرياح، وهناك أولويات تتطلب أن نلتفت إليها، أما أن تضيع الفيلين، وتبدأ إضاعة أندونيسيا، وقد حدد لها خمسون سنة كي تضيع، أما أن أقرأ أنه قد وضع لأفريقيا أن لا ينتهي القرن العشرون إلا وثمانون في المائة منها قد دخلوا في المسيحية، أما أن أقرأ هذا وذاك ثم أجد صعاليك في ميدان الفكر الديني تمزق الأمة بكلام تافه وقضايا محقورة وأمور لا معنى لها فإن هذا ليجعلني أخشى على الأمة وعلى مستقبلها بل على يومها القريب لا على غدها البعيد.

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الذِّينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبِنَا إنك رؤوف رحيم ﴾ [ الحِشر : ١٠ ] . عباد الله :

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَى الْقَرْبَى وَيَنْهِى عَنَّ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبْغَى يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [ النحل: ٩٠] .

أقم الصلاة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ـــ ٨١/٨ .

### الشَّخُصِيَّةُ العَهِيَّةِ عَوَامِلاضِمِصُلَالِهَا وَعَنَاصِرُ ازدِهَارِهِ

### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية ١٩٨١م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد إن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فقد اهتممت بدراسة الطبيعة العربية وتعرَّف خصائصها النفسية والفكرية ، لم ؟ ألأنني عربي ؟ ما أظن ذلك السبب الدافع ، لأنني أعلم أن العروبة لغة لا دم ، وأن عربا قد يولدون في أعماق الجزيرة لا يمثلون خصائص العروبة ولارسالتها ، بينا يولد رجل في « بخارى » كأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخارى صاحب « الجامع الصحيح » أو كصلاح الدين الكردى ومع ذلك فإن كلا الرجلين \_ وإن لم يكن من دم عربي \_ فهو أقرب إلى العروبة وأخلص لوظيفتها ورسالتها من غيره .

ثم أنا أعلم أننى مصرى ، وهل المصريون عرب ؟ هم بيقين استعربوا بالإسلام ، أى عرَّبهم الإسلام ، لكن أهم قبل ذلك عرب ؟

ما يعنينى هذا ، ربما تحدث علماء الأجناس فى أن المصريين عرب أو غير عرب . أنا ما يعنيني أن يكون « رمسيس » عربياً أو بدوياً أو أي كائن ، إنما يعنيني أن المصريين تعربوا بالإسلام ، وأصبحوا بالإسلام عربا ، لذلك اهتممت بالطبيعة العربية عن رغبة في دراسة الشخصية العربية وعوامل اضمحلالها وعناصر ازدهارها ، ووجدت أن الجنس العربي يمكن ـ بتعبير لا فلسفة فيه ولا تعقيد ـ أن تذكر له ثلاثة أدوار :

دور قديم هلك فيه هذا الجنس.

ودور وسيط ازدهر فيه هذا الجنس وساد .

ودور معاصر اضطرب فيه هذا الجنس، وتنازعته أسباب النماء والفناء فهو بينهما عَصِيٌّ طيِّع، وهو بينهما مقبل مدبر، والمعركة بين الصحة والمرض أو بين العافية والسقام لا تزال دائرة فى دمه وفى بيئته، ونحن نرى ــ ثقة فى الله ـ أن العاقبة ستكون خيرا إن شاء الله .

لكن مابد من دراسة أدوار هذا التاريخ ، لابد أن يعرف لم باد الجنس العربي قديما ، لأن الخصائص تتوارث أحيانا ، وعندما يقرأ المسلم الفاقه سورة الأعراف أو سورة هود أو سورة الشعراء يجد أن الأنبياء العرب بذلوا جهودا جبارة في فطام العرب عن رذائلهم واقتيادهم إلى ربهم وتحميلهم رسالة الإسلام ، ولكنهم عجزوا عن الارتفاع إلى هذا المستوى ، وغلبتهم خصائص من جنسهم أو من دمائهم فأهلكتهم ، وقال الله يصف هذه الأجناس البائدة : ﴿ فكلا أخذنا بذنبه فمنهم من أرسلنا عليه حاصبا ومنهم من أخذته الصيحة ومنهم من خسفنا به الأرض ومنهم من أغرقنا وما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾ [ العنكبوت :

إن الله لا يظلم جنسا من الأجناس ، وليس بينه وبين فئة من الفئات أو طائفة من الطوائف أو أمة من الأمم عداوة ، ولكن يصلح الناس فتطيب لهم الحياة ويمهدون لأنفسهم عنده ، فإذا أسفّوا فإنما تدور الرحى (١) على أكبادهم لتطحنها ، وما يظلمون إلا أنفسهم .

 <sup>(</sup>۱) الرحى : الأداة التي يطحن بها ، وهي حجران مستديران يوضع أحدهما على الآخر ويدار
 الأعلى على قطب .

إننى أذكر هذه الخصائص التى ظهرت فى العرب البائدة لأننى \_ كا قلت \_ أرى التاريخ لا يستجد له جديد على ظهر الأرض ، يكاد يكرر نفسه ، حتى قيل فى المثل الرومانى : « لا جديد تحت الشمس » وحتى قيل فى المثل العربى (١) :

كل خليل كنت خاللته لا ترك الله له واضحة كلهم أروغ من ثعلب ما أشبه الليلة بالبارحة نجيء إلى «عاد»، لم هلكوا ؟

كانت لديهم كبرياء غريبة ، كان لديهم جبروت غريب ، يقول الله حل شأنه : ﴿ وإلى عاد أخاهم هودا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره أفلا تتقون . قال الملأ الذين كفروا من قومه إنا لنراك في سفاهة وإنا لنظنك من الكاذبين . قال يا قوم ليس بي سفاهة ولكني رسول من رب العالمين ﴾ [ الأعراف : ٦٥ — ٦٧ ] .

سبحان الله ! نبى من أنبياء الله يخاطَب بهذه اللهجة ؟!

إنه الكبر والجبروت ﴿ فأما عاد فاستكبروا فى الأرض بغير الحق وقالوا من أشد منا قوة ﴾[ فصلت : ١٥ ] .

هذا الجبروت انتهى بهم إلى أن نزل عليهم من السماء عذاب أودى بهم ، كانوا عمالقة \_ وكما تجىء عاصفة فَتُطَوِّحُ برأس النخلة \_ كان هؤلاء يأتيهم العذاب من عند الله فيجلد بهم الأرض ، وتطير منهم الأعناق ، ويبقون على الثرى كأنهم أعجاز نخل منقعر!!

قال تعالى : ﴿ كذبت عاد فكيف كان عذابى ونذر . إنا أرسلنا عليهم ريحا صرصرا فى يوم نحس مستمر . تنزع الناس كأنهم أعجاز نخل منقعر . فكيف كان عذابى ونذر ﴾ [ القمر : ١٨ \_ ٢١ ] .

نجيء إلى « ثمود » لم هلكوا وبادوا ؟

<sup>(</sup>١) صاحب هذا المثل طرفة بن العبد كما في عيون الأخبار : ٢/٥ .

كان لديهم جحود غريب ، اقترحوا أن تجيئهم ناقة من الصخر ، فانشق الصخر عن ناقة \_ كانت معجزة واضحة \_ ﴿ وآتينا ثمود الناقة مبصرة فظلموا بها ﴾ [ الإسراء : ٥٩ ] .

جحدوا بعدما أتتهم البينات ﴿ وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى فأخذتهم صاعقة العذاب الهون بما كانوا يكسبون ﴾ [ فصلت : ١٧ ] .

ثم إن الكلام يطول في شمال الجزيرة حيث كانت الأبيكة وقرى مدين وشعيب الذي يسمى خطيب الأنبياء ، وكيف نصح قومه ألا يبخسوا الناس حقوقهم ، وألا يفتاتوا عليهم ، وأن بقية الله خير لهم ، هذا إلى جانب القرى الشاذة التي استمرأت الفساد ، وارتكبت في ناديها المنكر ، واقترفت الآثام .

فالجنس العربي في بداية تاريخه فسق عن أمر الله فضرب ضربة أطاحت به وانتهى أمره ، ويقول القرآن الكريم في سورة هود \_ وهي سورة تحدثت عن الأنبياء العرب \_ ﴿ فلولا كان من القرون من قبلكم أولوا بقية ينهون عن الفساد في الأرض إلا قليلا ممن أنجينا منهم واتبع الذين ظلموا ما أترفوا فيه وكانوا مجرمين . وما كان ربك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون ﴾ [ هود : ١١٦ ، ١١٧ ] .

هذه مرحلة للجنس العربي ، ثم جاءت مرحلة أخرى ، انتهت العرب البائدة ، واصطفى رب العالمين إنسانا مطهرا مبرءا مصونا نبيلا مجيدا ، اختار محمدا ، ورباه ليربي العرب به ، وربي العرب به ليربي الناس جميعا بهم، وكانت المعجزة أن القبائل التي هلكت في الأولين وباد تاريخها أصبحت بأثر هذا النبي المبارك وبالتربية الراشدة التي وضع أسسها واتضحت معالمها في كتاب الله وسنة رسوله علي تدوس أكفانها القديمة ، وتخرج على الناس بمبادىء جديدة تقول : « إنه لا قدست أمة لا يأخذ الضعيف فيها حقه غير متعتع » (١) .

.

 <sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه فی الصدقات ـــ باب لصاحب الحق سلطان ۸۱۰/۲ وقال فی صحیح الجامع (۲٤۲۱ ــ ۲۱۰۳ ): صحیح . متعتع : أی من غیر أن یصیبه أذی یقلقه أو یزعجه .

حرجت بمبادی، جدیدة یقول فیها رئیس الدولة أبو بکر رضی الله عنه : « أما بعد : أیها الناس فإنی قد ولیت علیکم ولست بخیرکم ، فإن أحسنت فأعینونی ، وإن أسأت فقومونی ، الصدق أمانة ، والكذب خیانة ، والضعیف فیکم قوی عندی حتی أرجع إلیه حقه إن شاء الله ، والقوی فیکم ضعیف حتی آخذ الحق منه إن شاء الله » (۱) .

ولذلك وقف بدوى فى بلاط كسرى ـــ هو رِبْعِيَّى بن عامر ـــ يقول للفرس ويقول لغير الفرس ممن ورثوا جبروت الملك ، وفساد الحكم ، واستبداد الفرد ، وسيطرة العصبيات العمياء ، يقول لهم :

« إن الله ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله ، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام » (٢) .

إن كلمة التوحيد وضعت أسسا مكينة لما يسمى فى عصرنا : حقوق الإنسان . هذه الحقوق جعلت رجلا \_ قهر الجبابرة ، هزم الروم والفرس \_ كعمر بن الخطاب رضى الله عنه رأى قاتل أخيه فقال له \_ بطبيعة الإنسان الذى يرى قاتل أحيه ، وقد أسلم \_ : والله لا أحبك حتى تحب الأرض الدم !!

فيقول له الأعرابي: يا أمير المؤمنين أيمنعني هذا حقى ؟ قال : لا (٣). هبني أكرهك لكن حقك يصل إليك كاملا ، لا دخل للكره ولا للحب في مجاباة أو ظلم أو إيثار ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنوا كُونُوا قوامين لله شهداء بالقسط ولا يجرمنكم شنآن قوم على ألا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون ﴾ [ المائدة : ٨ ] .

ولذلك كانت الخلفية وراء ربعى بن عامر مشرفة عندما يقول للناس : جئنا نخرج الناس من ضيق الدنيا إلى سعتها ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام !!

<sup>(</sup>١) رواه ابن اسحاق بإسناد صحيح كذا في البداية والنهاية لابن كثير : ٣٠١/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية : ٣٩/٧ ﴿ والكامل في التاريخ : ٣٢٠/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر البيان والتبيين : ٣/٣ .

كانت الخلفية \_ فعلا \_ مشرفة ، لأن الناس تسامعوا أن عمر وأبا بكر من قبله وأن الحكام المسلمين كانوا \_ فعلا \_ نماذج لتقوى الله ، والسبب في هذا الإسلام .

هذا الإسلام جعل سادة الأمصار العربية من الأعاجم (١) ، سأل الخليفة الأموى الوليد أو سليمان : مَنْ سيد البصرة ؟ فلان . من سيد الكوفة ؟ فلان . من سيد مصر ؟ فلان . من سيد دمشق ؟ فلان ، كلهم كانوا أعاجم ، ما عدا واحدا فقط كان عربيا !!

ما الذي جعل الأعاجم يسودون ؟

الإسلام الذى ألغى التفرقة العنصرية ، وجعل الخلفاء يصلون وراء الحسن البصرى ، وما كان عربيا (٢) ، وجعلنا نتعلم كلنا من البخارى ، وما كان عربيا !! وما كان عربيا !!

الحضارة العربية حضارة إنسانية ، شارك فى صنعها فقهاء القرآن والسنة من كل جنس ، حتى الأدب العربى شارك فى رفع رايته وتصفية ديباجته وإبراز جماله الفنى شعراء فيهم الرومى والفارسى والعربى .

ومضت هذه الحضارة ، لكن اشتبكت فى مسيرتها بالعداوات التقليدية ، هل نحن اشترينا عداوة اليهود أو النصارى ؟ لا ، يقول التاريخ : لولا ظهور الإسلام لباد اليهود !! فإن اليهود آووا إلى بلاد الإسلام فى وجه الاضطهاد الذى نزل بهم فى كل مكان حلوا فيه .

غن \_ بطبیعة دیننا الفکریة \_ أصحاب سماحة ، وأصحاب نظر عقلی ، وأصحاب احترام للدلیل ، لکن عندما یعرض بعض الناس سلعا کاسدة أو مغشوشة فینصرف الناس عنها إلی صاحب سلع جیدة وبضائع نقیة فإن صاحب البضائع المغشوشة یرجع بالحقد، وقد قال الله لنبیه عیالی الله و ولن ترضی عنك الیهود ولا النصاری حتی تتبع ملتهم قل إن هدی الله هو الهدی که [ البقرة : ۱۲۰ ] .

 <sup>(</sup>١) انظر مقدمة ابن خلدون ــ فصل فى أن حملة العلم في الإسلام أكثرهم العجم : ٣٣٧ .
 (٢) مجميء الحسن من أب « ميسانى » يدل على أنه كان ينتمى إلى أسرة غير عربية .

لقد مضى المسلمون — فى تاريخهم الطويل — يخدمون الإنسانية ، ثم بدأ التاريخ الإسلامي يترنح ، وبدأت الأمة الإسلامية تضطرب ، إننى فرأت رأى ابن خلدون فى العرب ، وهو رأى شديد ، لكن يبدو أنه صحيح ، فإن ابن خلدون يقول : « إن العرب لا يحصل لهم الملك إلا بصيغة دينية من نبوة أو ولاية أو أثر عظيم من الدين على الجملة » (١)

يستحيل أن ينهض العرب إلا بنبوة ، يستحيل أن تقوم للعرب دولة إلا بشريعة سماوية ، يستحيل أن يدعم للعرب كيان إلا بالإسلام ، فإذا فرط العرب في الإسلام فرطوا في مجدهم ، وفرطوا في كيانهم ، وفرطوا في حياتهم وشرفهم ، وأصبحوا ألعوبة في أرض الله ، بل أصبحوا أعداء لأنفسهم قبل أن يكون غيرهم عدوا لهم .

ولقد نظرت إلى الأمة العربية فى عصرها الحاضر فوجدت أن برنامجا للارتداد العام وضع فى أوربا بشقيها: الشرقى الشيوعى، والغربى الصليبى، وضع هذا البرنامج لجعل المسلمين يرتدون عن دينهم، وأخذ هذا البرنامج لجعل المسلمين يرتدون عن دينهم، وأخذ هذا البرنامج يطبق بطريقة فيها دهاء ومكر.

وأحب أن أقول: إن تطبيق هذا البرنامج يستدعى أولا: محاربة الأخلاق الإسلامية ، محاربة التقاليد الإسلامية ، نزع الولاء لله ورسوله وجعل الولاء لشيء آخر ، وبدأ هذا التطبيق فعلا .

عندما أنظر للعرب الآن أجد أعراض المرض ظهرت كلها عليهم

\* كان فى « ليبيا » شعب إسلامى احتلت أرضه « إيطاليا » ولكنه بقيادة « عمر المختار » يقاوم ، ثم جاء استقلال ، فى ظل هذا الاستقلال يقاد إمام مسجد إلى السجن إذا قال : قال رسول الله عليا كذا !! أهذا استقلال ؟ أم أن أيام عمر المختار وأيام المقاومة الإسلامية للاحتلال الإيطالي كانت أشرف ؟

\* كَانَ في « سوريا » شعب إسلامي احتلت أرضه « فرنسا » ومع

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة ابن خلدون : ١٢٦ ط المطبعة الأزهرية .

ذلك فإن المقاومة الإسلامية استماتت في استبقاء الإسلام ، وجاء بعد ذلك استقلال ، في ظل هذا الاستقلال رفض البعث العربي أن يكون الإسلام دين الدولة !! شيء آخر غير الإسلام !! أهذا استقلال ؟ أم أن المقاومة الإسلامية للاحتلال الفرنسي كانت أفضل ؟

واستمعنا إلى من يقول: تكون فلسطين علمانية فيها اليهود والنصارى والمسلمون!!

أنا أرى أن فلسطين يوم أن ترتد عن الإسلام يكون وجودها تحت الحكم اليهودي أو وجودها كافرة شيئا يساوي بعضه البعض الآخر!!

لا قيمة لاستقلال بدون إسلام ، لا قيمة لنا إن لم ندخل فى الإسلام ونؤدى حق الله علينا .

الذى حدث أن الاستعمار العالمى استات فى أن يسلخ المسلمين عن دينهم ، وأن يتوسل بحكام لا دين لهم كى يبلغ أهدافه ، وظهرت الرذائل المخبوءة فى الجنس العربى ليسفك العرب دم بعضهم بالبعض الآخر على نحو غريب .

كنت أقرأ من يومين معرة الاحتلال الانجليزى في بلدنا: «حادثة دنشواى » (١)وقلت في نفسى وأنا بين الضحك والبكاء: دنشواى! دنشواى تمثل واحدا من الألف مما وقع في السجن الحربي في ظل جمال عبد الناصر ، دنشواى تمثل واحدا من الألف مما وقع في سجن القلعة وفي سجن أبي زعبل وفي سجن طرة ، دنشواى تمثل واحدا من الألف مما وقع في حلب وحماة وحمص!!

<sup>(</sup>۱) وقع هذا الحادث فی ۱۳ یونیه ۱۹۰٦م عندما قدم خمسة من الضباط الانجلیز إلى دنشوای محافظة المنوفیة لصید الحمام فأصیب برصاصهم بعض الأهلین ، ومن ثم هوجم الضباط ، فأصیب بعضهم و مات أحدهم ، فئار المعتمد البریطانی « لورد کرومر » وعقدت محکمة خاصة لمحاکمة المصرین ، فقضت بإعدام أربعة من الأهالی و جلد و حبس ثمانیة منهم ، ونفذ الإعدام والجلد فی دنشوای علنا . وقد أثار هذا الحادث الرأی العام العالمی .

إن الله أهلك عادا قديما لأنهم كانوا كما وصفهم الله ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُمُ اللهُ ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُمُ اللهُ عَالَ بطشتم جبارين ﴾ [ الشعراء : ١٣٠ ] .

فهذا البطش بطريق الجبروت ألم يظهر مرة أخرى فى دمشق والقاهرة فى ظل حكام لم يتقوا الله ، وكانوا عملاء للاستعمار العالمى ؟ هذا خط مشى فيه الاستعمار العالمي وأعانه عليه قوم آخرون من جلدتنا .

أيها الإخوة: إن مصر ــ وأنا أعلم بحقيقة مصر وخطورة وضعها السياسي والاقتصادي والعالمي ــ كانت الدعامة في نجاة العالم الإسلامي من الصليبية وحروبها في العصور الوسطى ، وكانت دعامة العالم الإسلامي عندما اجتاحت ألويه التتر بغداد ومضت جحافلهم تريد أن يُظلم العالم كله أمام زحفها حتى اصطدمت بالجيش المصرى في فلسطين وانهزم التتار .

إن مصر هى العاصمة الثقافية للعالم الإسلامى ، هى العاصمة الروحية للعالم الإسلامى ، ولذلك فإن المؤامرات تخفى وتظهر حينا بعد حين كى ترتد مصر والعرب كلهم عن الإسلام .

وشُغل المسلمون بمحاقر الأمور ، وتركوا دهاقين السياسة العالمية يرسمون خططهم وينفذونها في صمت ، فماذا كانت النتيجة ؟ وجدنا الجامعة العربية تتفق مع إمبراطور الحبشة على أن يأخذ أرتريا وهي قطعة من أرض الإسلام ، وأخذها وبدأ تنصيرها ، كما بدأت سياسة تنصير عامة من آخر وادى النيل إلى القاهرة والاسكندرية .

وكان مما جعله عبد الناصر لضرب الإسلام أن أوهن قوى الأزهر وقوى الجماعات الإسلامية ، ودعم الآخرين وهيأ لهم فرصا ضخمة للظهور والنجاح والتفوق .

لعله قدر سابق ، لعلها إرادة الله الرحمن الرحيم ، لعلها مشيئة مالك القوى والإرادات أن تبقى على الإسلام .

وهنا أقول بشيء من الصراحة والوضوح: إن مصر إسلامية شكلا وموضوعا، وإن مصر ستبقى أرض الإسلام وموثل تعاليمه ومثابة جنده، وستبقى راية الإسلام فيها ، ولن يسمح بنة بتغيير التربة الإسلامية فى مصر ، وكل من سولت له نفسه \_ فى أمريكا أو أوربا أو من الشيوعيين فى موسكو أو بكين \_ أن يصطنع من المؤامرات أو يفتعل من الحركات ما يغير به الطبيعة الإسلامية لمصر فإنه لن يلقى إلا الفشل ، وما دمنا أحياء ، وما دام أبناؤنا من بعدنا ، وما دام تلامذتنا من ورائنا فإن مصر ستبقى بلد الإسلام ، وستنكسر أمواج الغزو على الشاطىء الصلب ، وسيبقى هذا البلد للإسلام بعز عزيز أو بذل ذليل ، لن نسمح أبدا بأن تتحول مصر عن الإسلام ، ولن تنجح المؤامرات التى تريد تحويل مصر عن الإسلام .

ولذلك فإننا نؤكد هذه الحقيقة لدور مصر الإسلامي ، ثم نقول : إن مصر \_ كأى بلد إسلامي آخر \_ احتضنت أقليات دينية ، وستبقى أسعد الأقليات في العالم الإسلامي ما دام الإسلام في مصر ، ولا ضمان للأقليات الدينية في العالم الإسلامي إلا إيماننا بالله واعتصمانا بكتابه واتباعنا لسنة نبيه متالة

وكون الأقليات الدينية تحاول ـ بالاتصال بأمريكا وأوربا ـ أن يكون لها عز أو شأن ، فإن ذلك لن ينجح قصدها ولن يرفع لها خسيسة ، ويستحيل أن يبقى لها مكانها إلا في وسط مصر المسلمة وكل بلد إسلامي يريد أن يوفى لربه ولتراثه ولدينه .

ولنقلها صريحة . ليس فى مصر مكان لـ « سعد حدًاد » (١) وليس فى مصر مكان لـ « يعقوب حنا » (٢) جديد ، إن مصر الإسلامية ستبقى مصر الإسلامية .

 <sup>(</sup>١) الرائد سعد حداد قائد المليشيا المسيحية اللبنانية : ضابط لبنانى منشق ، وعميل إسرائيل
 وقرينها في التعصب العنصرى ، وقد ذهب إلى حيث ألقت .

<sup>(</sup>٢) ولد المعلم يعقوب في « ملوى » حوالى عام ١٧٤٥ من حنا وماريه غزال ، والتحق في عهد « على بك الكبير » بخدمة « سليمان » أغا الانكشاريه أو رئيسها ، وعندما جاءت الحملة الفرنسية على مصر .. تظاهر مع الفرنساوية ، وجعلوه سارى عسكر القبط .. فجمع شبان القبط وحلق لحاهم وزياهم بزى مشابه لعسكر الفرنساوية .. وصيرهم عسكره وعزوته وجمعهم من أقصى الصعيد ، وهدم الأماكن المجاورة لحارة النصارى ... التي هو ساكن بها .. خلف الجامع الأحمر ، ...

ولمناسبة الأحداث الأخيرة (١) ذهبت وجملة المسئولين عن الدعوة الإسلامية من رجال الجماعات الإسلامية والهيئات الإسلامية إلى وزير الداخلية (٣) وتكلمنا معه وقدمنا له مطالبنا ، ولأقل : إن المطالب أجيبت .

حقيقة الأحداث : هناك ألفان وخمسمائة متر حاول بعض الناس اغتصابها ليبنوا عليها بدون إذن الدولة والشعب معبدا لغير المسلمين مع عدم حاجتهم تماما إلى هذا المعبد .

تقرر نهائيا أن يبنى المسجد ومعهد دينى فى هذا المقر ، وبقى على الأزهر أن يؤدى رسالته أو واجبه ، وسيؤدى هذا ، وستعين الجماعات الإسلام.

أما الذين قتلوا واعتدوا وأجرموا فسوف يأخذ القضاء العادل مجراه بينهم وعلى عجل ، وشيء أخير وهو أن تجريد المعتدين من السلاح لابد منه ، ولابد أن يأخذ دوره وامتداده ، وقد انتهت الأمور إلى هذا .

لكنى أنظر إلى الوضع بعد ذلك فأرى أن الأمة الإسلامية تحتاج إلى أن تعيد النظر فى الطريقة التى تفكر بها والطريقة التى تحيا بها ، فإننا مذهولون عن المؤامرات الاستعمارية الكبرى التى تريد الإجهاز على ديننا والنيل منه ، تفكيرنا سطحى ، شغلنا بالتوافه ، والأمر يحتاج إلى أن تعرف أمتنا \_ كا قلت \_ المؤامرات العالمية الكبرى لضرب الإسلام فى العالم الإسلامي وفى مصر بالذات !! .

\_ وبنى له قلعة ، وسورها بسور عظيم وأبراج ، وباب كبير يحيط به بدنات عظام ، وكذلك بنى أبراجا في ظاهر الحارة جهة بركة الأزبكية ، وفي جميع السور المحيط والأبراج طيقانا للمدافع وبنادق الرصاص على هيئة سور مصر الذي رمه الفرنساوية ، ورتب على باب القلعة \_ الحارج والداخل \_ عدة من العسكر الملازمين للوقوف ليلا ونهارا ، وبأيديهم البنادق على طريقة الفرنساوية » [ تاريخ الحبرتي ] وفور توقيع وثيقة استسلام و جلاء جيش الاحتلال الفرنسي بادر يعقوب فخرج مع جيش الاحتلال ومات في عرض البحر ووضعت جئته في برميل من الخمر حتى لا يتعفن إلى أن وصلوا إلى مارسيليا ودفنوه !! وهكذا كان يعقوب حنا الطابور الخامس المسلح الذي قاتل ضد مواطنيه الثائرين ولكنهم يريدون افتعال قضية له ، واختاروا هذا المسخ بالذات ليجعلوه رائد القومية المصرية !!

<sup>(</sup>١) أحداث الزاوية الحمراء بالقاهرة في يوم الأربعاء ١٩٨١/٦/١٧ .

<sup>(</sup>۲) محمد نبوی إسماعيل .

وهذا لا يقتضى حماسة يوم ولافصاحة خطيب ، لا ، هذا يقتضى سياسة مدروسة بعيدة المدى ، فإن اليهود لما أرادوا اغتصاب فلسطين وضعوا خطة بعيدة المدى تنفذ على عشرات السنين ، ولا أدرى ما الذى يجعل المسلمين يضعون خططا لأيام أو لأسابيع ؟! السياسات البعيدة المدى لابد منها ، لابد أن يكون لنا من نتعلم منه ، ومن يشرف على نواحينا المادية والأدبية ، ويحنو على الإسلام ، ويتألم لألمه ويفكر بمشاعره وقضاياه ، لابد من هذا كله .

إن أمتنا الإسلامية تعيش في العالم الآن وفيها غفلة غريبة ، جاءت امرأة من الولايات المتحدة الأمريكية في أوائل الأربعينات ، وراحت إلى أسيوط (١) ، وبدأت عملية تبشير ، وحصيلة تبشيرها الآن مستعمرة من نحو عشرين فداناً فيها نحو ألفي رجل وامرأة دخلوا المسيحية على المذهب البروتستانتي !!

المرأة \_ فى صمت \_ اشتغلت بأخذ اللقطاء وتربيتهم وتدريبهم وتعليمهم ، وهم الآن يمثلون مستعمرة داخل أسيوط ، لماذا يكون الفكر التبشيرى طويل الأمد ، طويل البال ، واسع الحيلة ، بينما الفكر الدينى عند المسلمين طائش سريع ملتهب و يخمد على عجل ؟

إن المسلمين يجب أن يكون لهم ـ فعلا ـ من يرسم لهم هذه السياسات الطويلة المدى ويبصرهم بيومهم وحاضرهم ومستقبلهم، يبصرهم بتاريخهم الغابر وما يستفاد منه من عبر.

إن كل حكم \_ على أى شبر من أرض الإسلام \_ يخاصم الإسلام هو عميل مرتد يشتغل لحساب الشرق الشيوعى أو الغرب الصليبي ، وكلاهما الآن مسلح وذكى .

مخاصمة الإسلام لا تجوز ، الولاء كله للإسلام ، والحب كله لله ولرسوله ، وما عدا ذلك فهو تبع ، نحن نريد أن يعلم القاصي والدانى أن مصر لن تكفر بالله ، لن تهجر الإسلام ، إننا لن نقبل عمالة لشرق أو لغرب .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

<sup>(</sup>١) محافظة أسيوط إحدى محافظات الصعيد المصرية .

# الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمدا رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

عباد الله : أوصيكم ونفسى بتقوى الله .

وأرى أيها الإخوة أن تنتهى المأساة التى يمر بها البلد، فلا داعى لإشعال الحرائق، ولا داعى للمضى فى فتن لا يعرف لها أول من آخر، وليس معنى هذا أن نسلم أعناقنا للجزارين، بل نكون أذكياء فى الدفاع عن أنفسنا، حاذرين فى ألا تقع أقدامنا فى حبائل الغادرين الخونة.

أيها الإخوة : إننا إن شاء الله بعد صلاة الجمعة سنصلى صلاة الغائب على من مات من المسلمين فى هذه المحنة ، وسنجمع أيضا بعض التبرعات للمنكوبين الذين نالهم ما نالهم بعدما أخذوا غدرا .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (١) .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨١/٨ .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غَلًا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَى الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَ الْفَحَشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبَعْى يَعْظُكُمْ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [ النحل: ٩٠] . الفحشاء والمنكر والبغى يُعظكم العلكم تذكرون الله النحل القرائد المناه

\* \* \*

### نَظَرَانِ فِي سُمُورَهُ الْبِقَرَةِ (١) خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص ۱۹۷۳/۱۱/۳۰

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعــــد :

والذين يسعون إلى هذا المسجد إنما يجيئون كى يُكَوِّنوا من الحشود الماثلة فيه بين يدي الله مجلس ذكر كبير لرب العالمين .

ثم إن الوقت الذي يقضونه هنا نحاسب عليه أمام الله ، فلا يجوز أن يضيع إلا فيما هو جِدُّ ونافع وجامع لثواب الدنيا والآخرة .

وقد رأيت أن أبدأ تفسير السورة الكبرى فى القرآن الكريم وأنا أتمثل هذين المعنيين ـــ أننا جئنا هذا لنذكر الله جل جلاله ، وأن أوقات الذين يجيئون هنا غالية لا يجوز أن تضيع إلا فيما هو خير .

السورة التى أردت أن ألقى نظرات عليها ـــ هذا اليوم وأياماً أخرى إن شاء الله ـــ هي سورة البقرة ، وهي أطول سور القرآن الكريم ، وأملؤها بالأحكام ، وأحفلها بالعبر والهدايات .

روى عن أنس رضى الله عنه: « كان الرجل إذا قرأ البقرة وآل عمران جد فينا يعنى عَظُم »(١) أى عَظُمت منزلته وأصبحت له مكانة ، وذلك أن الحفظ قديماً ليس كهيئتنا الآن ، نحن أشرطة حيَّة تحفظ القرآن الكريم أحرفاً وألفاظاً ، أما الأولون فكانوا يحفظون القرآن الكريم على نحو آخر ، كانوا يستعينون على حفظه بالعمل به ، كانوا يستوعبون ما فيه من نور ، يستبطنونه في سرائرهم فهي به مُشرقة ، وهم به على درجة من الإيمان والصلاح والاستقامة يَشْرَكون بها الملأ الأعلى !! .

أحب أن أوجه النظر إلى خطأ شائع بين المسلمين ، إنهم يظنون أن الآيات تُجمع في السورة من السور ويُركم بعضها فوق بعض ، وكما تنظر إلى دُكَّان جُمعت فيه السلع ورُمى بعضها فوق البعض الآخر دون ترتيب أو ضبط أو تنسيق ، بعض الناس يظن سور القرآن تجمعت الآيات فيها على هذا النحو : رُكامٌ من الأحكام ليس هناك ضابط ولا رابط في حشده وسوقه ، وهذا خطأ كبير .

ولذلك اجتهدت أن ألقى نظرات على التفسير الموضوعي للقرآن الكريم من على هذا المنبر ، وتفسير سورة البقرة سنأخذ فيه هذا المنهج : أن السورة كلها وَحدة مرتبطة متناسقة ، لها محور تدور عليه ، ولها أول يمهد للآخر ، وآخر يصدق الأول ، ومهما طالت السورة فإن المعنى الذي نقرؤه الآن يَطَّرد في سور القرآن ، ومن أول هذه السور سورة البقرة .

بینی وبین نفسی ــ وأنا أشرح القرآن الكريم وأفسره ــ سمیتها ــ أی سورة البقرة ــ سورة ( الأتقیاء ) !! .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ١٢٠/٣ .

وقد تسأل: لم سميت هذه السورة \_ بينك وبين نفسك \_ بهذه التسمية ؟ .

والجواب: لأنى لاحظت \_ فعلًا \_ أن السورة كلها تدور حول حقيقة التقوى ومعالمها وما يوصل إليها وأقسام الناس منها ومواقف الأولين والآخرين من حقيقة التقوى!! .

لابد من نظرة مجملة سريعة ، ثم نظرة مفصلة قليلة ، ثم نظرات جانبية مختلفة ، فلننظر النظرة السريعة .. النظرة السريعة أن السورة بدأت تقول : ﴿ ذَلَكَ الْكَتَابُ لَا رَبِّ فَيْهُ هَدَى لَلْمَتَقَينَ ﴾ [البقرة: ٢] .

هذا القرآن بعيد عن الشبهات ، لا تتسلل إليه ريبة ، أما الكتب الأخرى فإن الريب تكتنفها ..

إن الله صان هذا الوحى الخاتم ، وجعله منزهاً عن أى شك ، فما فيه حقائق مقطوع بها ، يستحيل أن تكون فى هذا الكتاب عقائد أو عبادات أو معاملات أو أخلاق أو أحكام جزئية أو كلية فيها شىء من الخلل ﴿ ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين ﴾ .

أوجه النظر إلى كلمة ( المتقين ) فإن مفتاح السورة إنما تُمسك به عندما تقف هنا وقفة متدبرة .

أولًا: من هم المتقون ؟ الجواب : ﴿ الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون . والذين يؤمنون بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون ﴾ [القرة : ٣ ، ٤] لكن ما التقوى بعد هذه الأوصاف المجملة للأتقياء ؟ .

هنا أخذت السورة تُفيض فى شرح التقوى ، وأوجه النظر إلى أن السورة نحو محمسين صفحة ، وأنه ما من صفحة أو صفحتين إلا وكلمة (التقوى) ترد تقريباً ..

ولأضرب الأمثلة: في الصفحة الأولى ﴿ هدى للمتقين ﴾ بعد صفحة واحدة تجد التقوى أساساً في العقيدة ، أن توحد الله وتعبده عبادة مبرأة من كل شرك شاعراً بأنه الذي خلقك وخلق أجدادك من قبلك ويخلق

أولادك من بعدك : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ اعبدُوا رَبَّكُمُ الذِّى خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مَن قَبلكُمُ لَعلكُمُ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة : ٢١] .

ثم بيّن أن الجنة أعدت للمتقين ، ثم بيّن أن الأمة التي حملت الوحي قديما \_ وهي أمة بني إسرائيل \_ سقطت عن مستوى التقوى ، وبيّن الله جل شأنه لم سقطت عن هذا المستوى ، وما الذي فعلته حتى فقدت خلق التقوى وأصبحت أمة فاجرة لا عهد لها ولا شرف ، ثم بيّن للأمة التي استُخْلفت بعد ذلك وحملت مشعل الوحي كيف تتقى وما معالم التقوى في سلوكها ، فوجدنا آية \_ وسط السورة \_ جامعة تبين كيف تبلغ الأمة حقيقة التقوى : ﴿ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين ﴾ وبهذا أكد المعنى الأول وهو الإيمان بالغيب ، في أول السورة : ﴿ ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون ﴾ هنا يجيء نفس المعنى : ﴿ وآتى المال على حبه ذوى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الوقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون ﴾ [ البقرة : ١٧٧ ] ﴿ وأولئك هم المتقون ﴾ لأن السورة بدأت : ﴿ هدى للمتقين ﴾ !! ألقوا معى بَالَكُم فإن سورة من محمسين صفحة غاب عن كثير من الناس أنها تدور على محور واحد، وظنوها مجموعة من الآيات رُكُمٌ بعضها فوق بعض على غير نظام وإلى غير هدف ، وهذا باطل .

أخذتُ السورة \_ بعد ذلك \_ تبين للأمة التي أنشئت بعد بني إسرائيل وأؤتمنت على رسالات السماء كيف تتقى الله ، وأوجه النظر هنا إلى أن أغلب آيات الأحكام في هذه السورة قُرِنَ بالتقوى ، خذ مثلا قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ [الغرة: ١٨٣].

خذ مثلا قوله تعالى: ﴿ ولكم في القصاص حياة يا أولى الألباب لعلكم تتقون ﴾ [القرة: ١٧٩]، خذ مثلا قوله تعالى: ﴿ الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير الزاد التقوى

واتقون يا أولى الألباب ﴾ [البقرة: ١٩٧]، خذ مثلاً قوله تعالى ـــ وهو ينظم العلاقة في البيت : ﴿ نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أني شئتم وقدموا لأنفسكم واتقوا الله واعلموا أنكم ملاقوه وبشر المؤمنين ﴾ [البقرة: ٢٢٣] ، حتى عند تنظيم الطلاق يقول: ﴿ وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف ولا تمسكوهن ضرارا لتعتدوا ومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه ولا تتخذوا آيات الله هزوا واذكروا نعمة الله عليكم وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم به واتقوا الله واعلموا أن الله بكل شيء عليم ﴿ البقرة : ٢٣١ ] ، ويظل الأمر بالتقوى ماشياً في صفحات السورة حتى تصل إلى الصفحة الأخيرة وهو ينظم المعاملات بين الناس فيقول ـــ بعد أكبر آية في القرآن وهي آية الدَّيْن : ﴿ وَإِنْ كُنتُم عَلَى سَفَرَ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِباً فَرَهَانَ مَقْبُوضَةً فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي اؤتمن أمانته وليتق الله ربه ﴾ [ البقرة : ٢٨٣ ] تكررت كلمة ﴿ التقوى ﴾ في السورة نحو أربعين مرة لأن الدعامة التي نهضت عليها السورة هي : ﴿ هدى للمتقين ﴾ ، وعندما قلت : إنني ــ بيني وبين نفسي ــ رمزت للسورة في دماغي بأنها سورة ( الأتقياء ) إنما قصدت بذلك أن هذه السورة وضعت المواصفات لتقوى الله ، ومعنى التقوى : أن تعرف الله ، لكن أى معرفة ؟ . معرفة نظرية صورية ؟ لا . التقوى أن تعرف الله معرفة تتحول إلى خشية نفسية وخوف عاطفي وإجلال وجداني لله جل شأنه !! .

هل التقوى معرفة وخشية كلاهما داخل النفس البشرية فقط ؟ لا ، لابد أن يظهر ذلك في السلوك:عبادة ، معاملة ، خُلقاً ، لأن هذه السورة تتناول المجتمع ، ففي ميدان العبادة يقال : ﴿ كتب عليكم الصيام ﴾ [البقرة : ١٨٣] وفي ميدان التشريع يقال : ﴿ كُتب عليكم القصاص ﴾ [البقرة : ١٧٨] وفي ميدان السياسة والدولة يقال : ﴿ كتب عليكم القتال ﴾ [البقرة : ٢١٦] اللفظ واحد ، يشمل تشريعات عبادية واجتماعية وسياسية ، لأن التقوى لا تنقسم ولا تتفك ، فالضمير التقى هو الضمير الذي يكون الإنسان به مؤتمناً على صلاته وصيامه ، على قضائه بين الناس

وحكمه فى شئونهم ، على خصومته فهو ما يخاصم إلا لله ، وما يحارب إلا لله ، الكيان الإنسانى كله ما يَنْضَج ولا يَعْظُم ولا يَكُرُم إلا بمقدار ما تصقله التقوى !! .

هذه نظرة مجملة على السورة ، كأنى فى طائرة أطوف بمدينة كبيرة فأنا ألقى نظرة مجملة سريعة !! .

لكن عندما أبدأ فأنظر نظرة متفحصة متأنية لكل جانب أجد أن السورة \_ وهى تتحدث عن الأتقياء \_ بينت أن الناس ثلاث فرق : مؤمنون أتقياء ، وكفار ملحدون فجرة ، ومنافقون هم فى باطن أمرهم لا إيمان لهم ، ولكنهم فى ظاهر أمرهم \_ ورعاية لمصالحهم \_ يلتحقون بركب المؤمنين !! آيتان أو ثلاث فى المتقين ، آيتان فى الكافرين ، ثلاث عشرة آية فى المنافقين !! .

أغلغل البصر قليلًا \_ مع أول السورة لأِجد هذه الكلمة في وصف المتقين : ﴿ الذين يؤمنون بالغيب ﴾ ما هو الغيب ؟ الغيب شيء وراء المحسوس ..

من قديم كان ناس يقولون: ما نؤمن إلا بالمادة ، ما نؤمن إلا بالمحسوس ، يجيء رجل إلى النبى عَلَيْكُ وفى يده عَظْمٌ وهو يُفتته ويُذريه فى الهواء وهو يقول: يا محمد أتزعم أن الله يبعث هذا ؟ فقال: « نعم يميتك الله تعالى ثم يبعثك ثم يحشرك إلى النار »(١) يستطيع الذى خلق أولا أن يخلق أحيراً!!

لكن ما هو منطق الجاهلي ؟ هو ما يتردد الآن في بعض الصحف من أن الإيمان بالغيب ليس تفكيراً عقلياً !! .

<sup>(</sup>۱) قال السيوطى فى لباب التقول فى أسباب النزول ص ٢٢٧ : أخرجه ابن أبى حاتم من طرق عن مجاهد وعكرمة وعروة بن الزبير والسدى وسموا الإنسان أبى بن خلف . وقبل أن يسوق السيوطى هذه الرواية لابن أبى حاتم قال : أخرج الحاكم وصححه عن ابن عباس قال : جاء العاصى بن وائل إلى رسول الله عَلَيْتُ بعظم حائل ففته فقال : يا محمد أيبعث هذا بعد ما أرم ؟ قال : نعم يبعث الله هذا ثم يحيث ثم يحيث الله عند أبيات ﴿ أو لم يو الإنسان أنا خلقناه من نطفة .. كه يميتك ثم يحييك ثم يدخلك نار جهنم . فنزلت الآيات ﴿ أو لم يو الإنسان أنا خلقناه من نطفة .. كه إلى آخر السورة ..

إننا نؤمن بأن الله موجود ، ونحن لا نُحِسُّ الوجود الإلهى بأصابعنا ، نحن لا نُحِسُّ أرواحنا بأصابعنا ، فكيف نتصور أن رب المادة والروح يمكن أن يُدْرَكَ بالحس العادى ؟ هذا مستحيل ، ولذلك كان الإيمان بالغيب شيئاً مستهجناً عند من عبدوا الحس مستحيل ، ولذلك كان الإيمان بالغيب شيئاً مستهجناً عند من عبدوا الحس كلا إن كتاب الفجار لفى سجين . وما أدراك ما سجين . كتاب مرقوم . ويل يومئذ للمكذبين . الذين يكذبون بيوم الدين . وما يكذب به إلا كل معتد أثيم . إذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأولين ﴾ [المطنفين : به إلا كل معتد أثيم . إذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأولين ، الإيمان بالله ، الإيمان بالوحى أساطير الأولين !!

هذا الكلام تكرر كثيراً: ﴿ ومنهم من يستمع إليك وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفى آذانهم وقراً وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها حتى إذا جاءوك يجادلونك يقول الذين كفروا إن هذا إلا أساطير الأولين ﴾ [الأنعام: ٢٥] الكلام عن الماضى وأن الماضى خرافى وأن ما نرثه عن الأوائل هو الخرافات ليس كلاماً جديداً من اختراع العصر الحاضر ، لا ، هذا كلام قديم ، عندما كان الوحى الأعلى يتلى على الناس كان المحدون يقولون نفس الكلام الذي يقال الآن في بعض الصحف !! الإيمان بالغيب شيء لابد منه ، لأننا نحن البشر ما نستطيع أن نرى إلا أجساماً معينة بالغيب شيء لابد منه ، لأننا نحن البشر ما نستطيع أن نرى إلا أجساماً معينة الأجساد أو صَغُرت عجزنا عن الرؤية ، والله أكبر وأجل من أن يُرى أو يكمس أو يُحس على هذا النحو الذي يفكر فيه الذين يصفون أنفسهم بالعلم ولا علم لهم .

هذه السورة بدأت تصف المتقين وتبين أن المتقين الذين يؤمنون بالغيب يضمون إلى ذلك أنهم يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويؤمنون بما نزل أولًا من كتب على أنبياء الله جميعاً ، وأن هذا الإيمان الشامل لابد منه لكل من يريد استيعاب الإيمان والتصديق بما عند الله . بدأت السورة بعد ذلك تتحدث عن بنى إسرائيل ، والحديث عن بنى إسرائيل نوجه النظر إليه من وجوه :

أول هذه الوجوه أن القوم كانوا فعلًا \_ كا ذكرت السورة \_ قوماً مُفَضَّلين : ﴿ يَا بَنِي إِسَرَائِيلِ الْذَكُرُوا نَعْمَتِي التِي أَنَعْمَتُ عَلَيْكُمْ وَأَنَى فَضَّلًا وَفَضَّلًا وَفَضَّلُ اللّهِ عَلَى العالمين ﴾ [البّرة : ٤٧] ، لكن إسرائيل الذي فُضِّل وفُضِّل أولاده ؟ تقول السورة نفسها : إن إسرائيل \_ وهو يعقوب \_ كان نبياً يدعو إلى توحيد الله ، وكانت دعوته امتداداً لدعوة جده إبراهيم ، وكان هذا النداء بتوحيد الله ، والحرص على هداية الناس به كان ذلك المثل الأعلى الذي يتوارثون تبليغه والتجمع عليه : هداية الناس به كان ذلك المثل الأعلى الذي يتوارثون تبليغه والتجمع عليه : بعدي قالوا نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلها واحداً ونحن له مسلمون ﴾ [البّرة: ١٣٣] فهل أولاد إسرائيل الآن على مستوى بغدي للرسالة التي بلغها إسرائيل ؟ لا ليسوا على المستوى ، من الناحية النظرية الكتاب الذي بين أيديهم مشوه ، مليء بالمفاسد الخلقية ، إن الذي يقرأ سِفر ( نشيد الإنشاد ) الذي لسليمان \_ وهو موجود في العهد القديم \_ يقرأ شِفر والإثم ، وما يتصور في كتاب مقدس أن ينطوى على هذه الماسي والمخازى .

وسيفر (التكوين) — وهو حجر الزاوية فى العهد القديم — سيفر ملىء بوصف الله بالجهل والندم والتجسد والأكل مع البشر والمصارعة لبعض الخلق وما إلى ذلك مما لا يمكن أن يكون كلاماً مقبولًا ولا معقولًا!! .

ثم إن فكرة إسرائيل التى قامت على أساسها الدولة فكرة مليئة بالشرور والغطرسة ، وعندما كنت فى (المغرب) نَقَلَ لى صديق \_ يعرف الفرنسية \_ تصريحاً لـ (بن غوريون) \_ وهو شيخ مشلول الآن بين يدى ربه \_ يقول: إن الله خلق الكون فى ستة أيام ولم يكن لديه وقت لإصلاحه فنحن الذين نتولى إصلاحه بدلًا عن الله !! .

هذا الكلام سجله صديق لى فى مجلة سويسرية معروفة الاسم ورقم العدد .

ماذا أغر هذا الكلام ؟ .

أثمر أن اليهود في العالم كله من وراء اضطرابه النفسي والخلقي والاجتماعي ، ولذلك فإن القرآن عندما خاطب هؤلاء قال لهم : دعوا ما لديكم واتبعوا النبي الجديد الذي يعلمكم ، إن كانت لكم مكانة فيستحيل أن تبلغوها إلا إذا تبعتم الصالحين وإمام الصالحين محمد بن عبد الله : ﴿ يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم وأوفوا بعهدي أوف بعهدكم وإياى فارهبون . وآمنوا بما أنزلت مصدقاً لما معكم ولا تكونوا أول كافر به ولا تشتروا بآياتي ثمناً قليلًا وإياى فاتقون ﴾ والبقرة : ١٤ ، ١٤ ] .

هذه المعانى كا ذُكرت لبنى إسرائيل ذُكرت كذلك بالنسبة للمسلمين ، ما معنى هذا ؟ .

من إنصاف القرآن أنه عندما يُشرِّح كيان الأمم الهالكة يذكر محامدها ومعايبها على سواء ، وعندما يذكر الأمة التى تحمله وتبلغه \_ وهى الأمة الإسلامية \_ يذكرها كذلك بأنها إن لم تؤد ما عليها ضاعت ، وإن لم تلتزم السنّن المرسوم زاغت ، ولذلك يقول للمسلمين : ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فَيْكُم رَسُولًا مَنْكُم يتلو عليكم آياتنا ويزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون . فاذكروني أذكركم واشكروا لى ولا تكفرون ﴾ [القرة : ١٥١ ، ١٥١] ومعنى ﴿ فاذكروني أذكركم ﴾ أنكم ولا تكفرون أذكركم الذي رسمتُه \_ في هذه السورة \_ فإنكم سينطبق تلتزموا منهج التقوى الذي رسمتُه \_ في هذه السورة \_ فإنكم سينطبق على الأمم قبلكم !! .

عندما نستعرض السورة تفصيلًا سنجد أن التقوى شَمِلت نظام الأسرة ، نظام البيع والشراء ، نظام الزواج والطلاق ، نظام الرضاعة ، نظام اليمين ، نظام الإيلاء ـــ وهو الحلف على شيء معين بالنسبة للمرأة .

السورة هنا شملت أغلب الأحكام التى ورد بها القرآن الكريم ، وبينت أن إقامة هذه الأحكام فى جملتها هى التى تجعل المجتمع الإسلامى تقياً ، وتجعل الأمة الإسلامية جديرة برعاية الله .

وكما بدأت السورة بالحديث عن الإيمان والتقوى وعن الإيمان بما ورد من كتب سابقة وبالمرسلين الذين جاءوا بهذه الكتب نُحتمت السورة بما بُدِئت به : ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير. لا يكلف الله نفساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليهاما اكتسبت ﴾ ثم خدمت بهذه الأدعية : ﴿ ربنا لا تُوَا حَذَنا إِن نسينا أُو أخطأنا ربناولا تحمل علينا إصرأكما هملته على الديس من قبلنا ربناولا تحملنا مالا طاقة لنابه واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القسوم الكافرين ﴾ [ البقرة : ٢٨٦ ، ٢٨٦ ] هذا الختام أعْفَبَ تفصيلات اتصلت بأول السورة ، أول السورة تحدث عن الإيمان بالغيب ، ومن الإيمان بالغيب الإيمان بالبعث ، ولذلك تجد في أواخر السورة حديثاً عن إلإيمان بالغيب وهو يشرح البعث : ﴿ أُو كَالَّذَى مَرَ عَلَى قَرِيةً وَهَى خَاوِيةً عَلَى عَرُوشُهَا قَالَ أَنَّى يَحْيَى هَذَهُ اللَّهُ بعد موتها فأماته الله مائة عام ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يوماً أو بعض يوم قال بل لبثت مائة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنه وانظر إلى حمارك ولنجعلك آية للناس وانظر إلى العظام كيف ننشرها ثم نكسوها الما تبين له قال أعلم أن الله على كل شيء قدير كا القرة : ١٥٩] لكن الله عز وجل لا يُطلب منه أن يُرى كل إنسان معجزة مادية كي يعقل وكبي يصدق وكبي يؤمن ، إنه يقول للإنسان : منحتك عقلًا وأدلك على ما تعرفني به : إنك عندما تأكل طعاماً ميتاً فاقد الحس ــ طُبخ في النار ــ فإن هذا الطعام الميت \_ بعد عدة ساعات \_ يتحول في حسدك إلى كيان حي !! يتحول الطعام في جسدك إلى خلايا حيَّة ، يتحول إلى عظم ولحم ودم وأعصاب وشعر وأظافر !! .

كيف يتحول ؟ لا ندرى ، لكن الذى ندريه أن هذا الإنسان يولد ووزنه رطلان ـ تقريباً كيلو ـ ثم يتحول إلى مائة كيلو تقريباً!! .

كيف تحول الجماد ـــ الطعام ـــ إلى حياة فى كياننا ؟ هذا ما تشير إليه السورة عندما تتحدث عن هذا الملكوت الضخم: ﴿ إِنْ فَى خَلَقَ السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التى تجرى فى البحر

بما ينفع الناس وما أنزل الله من السماء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ [البقرة: ١٦٤].

سورة البقرة ، يمكن أن نقول بإجمال : إنها تحدثت عن التقوى فى أول صفحة منها ثم أخذت بعد ذلك تصف معالم التقوى ، ووسائل بلوغ التقوى ، ومن هم الأتقياء ، وغير الأتقياء وأحوال الأمم القديمة ، وأولها أمة بنى إسرائيل ، كيف سقطت عن مستوى التقوى ، كيف جاءت الأمة الإسلامية بعد ذلك ، وكيف ورثت الوحى الأعلى ، وكيف تتقى الله ، كى تؤدى رسالته ، وكى تكون أهلًا للاستخلاف فى الأرض ، وكيف تعتمد على الله فى إيمانها وعبادتها ، وفى النهوض بالتكاليف التى حُمِّلتها ..

إن الله جل شأنه عندما أمرنا أن نقوم بما أوجب علينا خلال هذه السورة المطولة من عبادات ومن أعمال ومن تكاليف فإنه كلفنا أن نبذل وسعنا ، وطلب منا أن نستغفره فيما نخطىء فيه أو ننساه وطلب منا كى نثبت على الدين وكى تتمكن من العيش به أن نستمد منه العون في الانتصار على الكافرين الذين يحاربون هذا الدين والمنتسبين إليه .

هذه صورة سريعة لسورة البقرة ، يحتاج الأمر بعد ذلك ــ كما قلت لكم ــ إلى صورة مفصلة لبعض أركان هذه السورة الكبرى .

نرجو أن يوفقنا الله إلى تكوين هذه الصورة فى خطب أخرى . أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

# الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد:

فأريد أن أوجه النظر إلى شيء يتصل بحياة العرب والمسلمين في عصرنا الحاضر ، عندما اتجه الاستعمار العالمي إلى إقامة دولة لإسرائيل على أنقاض فلسطين كان يريد أن يبلغ هدفه عن طريقين :

أولًا : إرسال اليهود من نحو تسعين دولة إلى المقر الجديد الذي اختاره لهم .

ثانياً: إشاعة الفوضى العقائدية والأخلاقية فى الكيان القريب ، وفى الكيان الإسلامى العام ، حتى لا يستطيع هذا الكيان العربى بعد تمزيق عقائده وأخلاقه أن يقاوم السرطان الذى غُرس داخله .

صار الأمران معاً ، عندما أوجد بنى إسرائيل على أنقاض فلسطين كان فى الوقت نفسه يوجد داخل أمتنا أشخاصاً وهيئات وحكومات ، وظيفتها أن تحطم عقائد الإيمان ومعاقد الفضيلة وتجعل الأمة لا إيمان لها ولا صلة لها بالله !! .

وبذلك تعجز عن مقاومة اليهود الذين جاءوا متعصبين لدينهم متمسكين بتوراتهم ، لاحظتُ أن الصراع بين الإيمان والكفر أخذ طريقاً طويلًا ، لكن شاء الله \_ رحمة بنا ومنة علينا \_ أن يجعل هذه الأمة تثوب إلى رشدها وترجع إلى ربها وتستمسك بصيحة التوحيد التى البعثت خلال صفوفها المقاتلة ، وأدرك أهل الشرق والغرب جميعاً أن العرب في معركتهم الأخيرة(١) كانوا جنساً آخر لأن الإيمان عاد إلى قلوبهم ، لأن تكبير الله طهر أفواههم ، وجمع صفوفهم ، ووحد كلمتهم ، وأزال ما بينهم من جفوة(٢) .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(٣) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غُلًا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠].

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ النحل: ٩٠].

\* \* \*

<sup>(</sup>١) معركة العاشر من رمضان سنة ١٣٩٣ هـ السادس من أكتوبر سنة ١٩٧٣ م .

<sup>(</sup>٢) بقى تعليق بسيط للأسف لم يُسجل.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

## نَظَرَانِ فِي سُورَهُ البِقَـٰرَةِ (٢) خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص

### کطبه اجمعه بجمع حمرو ب*ن اندم* ۱۹۷۳/۱۲/۷

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فكتابنا العظيم الذى لا ريب فيه ، الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه مصدر اليقين الراسخ ، والإيمان البالغ ، وسائق للأدلة القوية والبراهين الدامغة !! .

هذا الكتاب ناشر الإيمان في الدنيا على وجهه الصحيح ، ومصورُ الحقائق التي يحتاج الناس إليها في معاشهم ومعادهم !! والناس بإزاء هذا الكتاب صنفان :

صنف آمن بما جاء فيه ، وصنف صدٌّ عنه وكفر به .

وفى الصحائف الأولى من سورة البقرة حديث عن الصنفين معاً: الصنف المؤمن التقى ، الحريص على مرضاة ربه ، الراغب فى أدخار شىء عنده يلقاه به يوم القيامة ، هذا الصنف من الناس ندع الكلام فيه قليلًا إلى صنف آخر .

الصنف الآخر هم الذين كفروا ، وقد قسمتهم سورة البقرة قسمين : القسم الأول : ظهر بكفره ، واستعلن بضلاله ، ولم يجد حرجاً في أن يكون مواجهاً للناس بما عنده .

القسم الثانى : ظهر بالإيمان ولكنه أسر الكفر ، ظهر بالهدى ولكنه أبطن الضلال ، هذا الصنف سرعان ما تكشف الأيام عن خباياه ، وتفضح سرائره ، ويبدو للناس ما اكتتم من أمره ، وهم المنافقون ، والمنافقون كفار يقيناً ، إلا أنهم \_ كا قلت \_ لمصالح خاصة تظاهروا بغير ما فى باطنهم ، وقد تحدث القرآن عنهم فى هذه السورة وفى غيرها ، فى هذه السورة تناولهم بهذا الأسلوب : ﴿ وإذا قيل لهم لا تفسدوا فى الأرض قالوا إنما نحن مصلحون . ألا إنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون . وإذا قيل لهم آمنوا كما آمن الناس قالوا أنؤمن كما آمن السفهاء ألا إنهم هم السفهاء ألا إنهم هم السفهاء ولكن لا يعلمون ﴾ [البقرة : ١١ \_ ١٣] .

ونقف وقفة قصيرة عند هذا التوضيح لموقف المنافقين والكفار ، فقد تبين لنا من دراسة هؤلاء الكافرين أنهم صنفان : صنف يعرف الحقيقة ، ويدرك أن رسل الله جاءوا بالبينات ولكنه لشهوة غالبة ، لمال يحتاج إليه ، لمنصب يحرص عليه ، لطمع من أطماع الحياة العاجلة ، لشيء من هذا أو ذاك يرفض أن يصدق وأن يستكين لله وأن يلبى مطالب الدين ، هذا النوع من الناس يعرف الحقيقة ولكنه يرفض أن يصدق بها وأن يخضع لها !!

في هذا الصنف يقول الله عز وجل: ﴿ وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً فانظر كيف كان عاقبة المفسدين ﴾ [الله: ١٤] في هذا الصنف يقول الله عز وجل: ﴿ سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها وإن يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا وإن يرواسبيل الغي يتخذوه سبيلا ذلك بأنهم كذبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين ﴾ [الأعراف: ١٤٦] أساس هذا الكفر أن العقل سليم عرف الحقائق ، ولكن القلب مريض رفض أن يُذعن وأن يُسلم !! هناك نوع آخر من الكفر أساسه أن العقل نفسه لا يُحسن النظر ، البصيرة نفسها لا تدرك الحقيقة ، صاحب هذا النوع من الكفر أعمى لا يرى ، ولكن معتقداً أن ما عليه حق مع أنه ضال إ

وهذا مسلك المنافقين الذين يقال لهم:

﴿ لا تفسدوا فى الأرض ﴾ فيكون جوابهم: ﴿ إنما نحن مصلحون ﴾!! يقال لهم: ﴿ آمنوا كما آمن الناس ﴾ فيكون جوابهم: ﴿ أَنْوُمْنَ كُمَا آمَنِ السّفهاء ﴾!! .

هذاالنوع من الناس ــ الذى يكفر لأن له وجهة نظر سيطرت عليه وحجبت عنه الحق ، ونسجت على عينيه وقلبه غشاوة ــ يقول الله فيه : ﴿ قل هل ننبئكم بالأخسرين أعمالًا . الذين ضل سعيهم فى الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا . أولئك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً . ذلك جزاؤهم جهنم بما كفروا واتخذوا آياتي ورسلي هزواً ﴾[الكهف: ١٠٣ - ١٠٠] ولن يخرج الكفر في صوره عن هذين الصنفين :

صنف يعرف الحق ولكنه يكره أن يستجيب لندائه لغلبة الشهوات عليه ، وصنف آخر طُمست عينه وبصيرته فهو لا يرى إلا ضلاله وخباله .

وكلا الصنفين ضال لأن الإيمان الحقيقى نضارة فى العقل تجعل المؤمن حسن الرؤية للحقائق وفَحْوة (١) فى القلب تجعل المؤمن إذا عرف الحق انشرح له صدره ، وأذعن له ضميره ، واستقام به فعله ، وصلحت به سريرته وعلانيته ، ونحن ندعو الله أن يجعلنا من أولئك الذين يجمعون بين يقظة العقل ويقظة القلب .

هذا النوع من الناس هو الذي بدأت سورة البقرة تتحدث عنه ، وتبين أن الإيمان ليس تصوراً نظرياً فقط ، ولكنه إلى جانب حُسن التصور للحقائق استقامة خلقية : ﴿ هدى للمتقين . الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون ﴾ [القرة: ٢ ، ٣].

صورت السورة مواقف أهل الحق ومواقف أهل الباطل من كافرين صرحاء ومن كافرين متوارين مداهنين مخادعين . ثم بدأت السورة تعلن

<sup>(</sup>١) الفحوة : القطعة من العسل ما دام لم يعصر من شمعه .

طريق التقوى العام وهو أن الله واحد وأن محمداً نبيه ، أما أن الله واحد فدليل ذلك : هذا الملكوت الضخم ، من الذى خلقا ؟ من الذى خلق آباءنا ؟ من الذى خلق الأرض التى نحيا فوقها ونأكل من ثمراتها ونعيش على خيراتها ؟ .

الجواب: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون . الذي جعل لكم الأرض فراشاً والسماء بناءً وأنزل من السماء ماءً فأخرج به من الشمرات رزقاً لكم فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون ﴾[ البقرة : ٢١ : ٢٢ ] ليس لله ند ، هو واحد أحد فرد صمد ، هذا الإله الواحد له نبى خاتم ، أحيا تراث النبيين من قبل ، ولخصه أجمل تلخيص في الكتاب الذي نزل عليه وهو القرآن الكريم الذي بدأ الحديث عنه في أول السورة بأنه ﴿ لا ربب فيه ﴾ ، هذا الكتاب الذي لا ريب فيه كتب له الخلود على أنه وعاء للهدايات الصحيحة وانتهى الأمر عند هذا الحد ؟ .

بدأت الصفحات الأولى فى السورة تعلن حقائق الإيمان بالله الواحد وبالنبى الحاتم عليه الصلاة والسلام ، كان المفروض أن أولى الناس بتصديق هذا النبى والالتفاف به والاحتشاد حوله أهل الكتاب ، لكن أهل الكتاب رفضوا الإيمان ، ورفعوا راية التحدى والطغيان ، وأخذوا يهاجمون النبوة الخاتمة هجوماً أعمى ، ولذلك كان نصف السورة الأول \_ تقريباً \_ يدور حول مواقف اليهود من هذا الدين ومن صاحبه ، ولا تزال الأيام تكشف عن عظمة هذا الكتاب كأنما نزل يوم الناس هذا ، لأن حديثه المستفيض عن بنى إسرائيل ، وتقريعه المستمر لهم ، وتنديده بآثامهم وأخلاقهم كل عن بنى إسرائيل ، وتقريعه المستمر لهم ، وتنديده بآثامهم وأخلاقهم كل عن بنى الرائيل ، وتقريعه المستمر لهم ، وتنديده بآثامهم وأخلاقهم كل عن الغزالى – المجلد الثانى

إن الكتاب تُفسره الحوادث ، وتكشف الأيام عن أن ما يحتاج الناس إليه في شئونهم كلها قد تعرض له وقضى فيه .

وصفت سورة البقرة بنى إسرائيل فذكرت: أولًا أنهم لا يشكرون النعمة ، وأنهم يجحدون فضل الله ، وأن تمردهم على نعم الله التى نزلت عليهم سيحيط بهم اللعنة إلى قيام الساعة ، يقول الله لبنى إسرائيل: ﴿ وإذ تأذن ربكم لئن شكرتم لأزيدنكم ولئن كفرتم إن عذابى لشديد ﴾ [إبراهيم: ٧] .

ويقول موسى عليه السلام لبنى إسرائيل: «إن الله لا يحتاج إلى شكركم ، ولكن هذا الشكر هو الذى يرشحكم للنعمة أن تنزل عليكم وأن نكثر فيكم .. فإنك أيها الإنسان ترفض أن تعطى فضلك من لا يُحِسُّ به ، ومن لا يشكرك عليه ، ومن لا يهتم بما أسبغت عليه من خير ، فإنك تحرمه لأنك تقول في نفسك : لم أعطى من لا يشعر بى ، ولا ينوه بفضلى ، ولا يذكرنى بخير ، ولا يُحِسُّ أن لى عليه يداً ؟! .

﴿ وقال موسى إن تكفروا أنتم ومن فى الأرض جميعاً فإن الله لغنى حميد ﴾ [ إبرامم : ٨ ] .

كانت أعراض بنى إسرائيل مستباحة لأن النساء يُتركن لحياة مجهولة المستقبل فظيعة الصورة والعَرْض ، أما البنون فتسفك دماؤهم وتقطع أعناقهم ويستراح منهم : ﴿ وَإِذَا نَجِيناكُم مِن آل فرعون يسومونكم سوء العذاب يذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم وفى ذلكم بلاء من ربكم عظيم ﴾[ البقرة : ٤٩ ] .

بينت السورة أن الله أنقذهم من هذا الذل ، ونجاهم من هذا الهوان ، والانقاذ من الذل شيء عظيم ، يقول أبو الطيب المتنبي(١) :

واحتمالُ الأذى ورؤية جانيه \* غذاءٌ تضوى به الأجسام(٢)

<sup>(</sup>۱) ديوانه : ۳۲٦/۱ .

 <sup>(</sup>۲) يقول : إن الصبر على الإساءة والإقامة على رؤية المسىء يورثان دوام المشقة والكمد فيكون غذاء للأجسام تهزل به كما تهزل بالأطعمة الخبيثة !! .

ذلُّ من يغبط الذليل بعيش \* \* رُبُّ عيش أَخفُ منه الحِمام(١)

نجى الله بنى إسرائيل من هذا الهوان لكنهم جحدوا هذه النعمة ونسوا صاحبها ، ولذلك يقول الله جل شأنه : ﴿ سَلَ بنى إسرائيل كم آتيناهم من آية بينة ومن يبدل نعمة الله من بعد ما جاءته فإن الله شديد العقاب ﴾ [البغرة : ٢١١] .

ثانياً: بعد أن بينت السورة أنهم لا يشكرون النعمة بينت أنهم لا يصدقون في التوبة ، فإن الله طلب منهم أن يسمعوا ويطيعوا ، طلب منهم أن يسارعوا إلى مرضاة ربهم وإلى فعل الخيرات وترك المنكرات لكنهم وهنت عزائمهم وتبلدت مشاعرهم ، وبلغ الأمر أن احتاجوا كي يأخذوا الدين بقوة ، بحماس ، برغبة ، بإرادة واعية ، احتاج الأمر إلى أن يرفع عليهم الطور : ﴿ وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطور خذوا ما آيناكم بقوة واذكروا ما فيه لعلكم تتقون . ثم توليتم من بعد ذلك فلولا فضل الله عليكم ورحمته لكنتم من الخاسرين ﴾ [القرة : ١٣ ، ١٤] .

ثالثاً: بعد ذلك بينت السورة أن النفسية اليهودية معطوبة من عدة نواج ، أول عطب فيها أنها تعصى الله عن تقصيرلا عن قصور ، عن تجاهل لا عن جهل ، وهذا معنى قوله : ﴿ أفتطمعون أن يؤمنوا لكم وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون كو البقرة : ٥٠] أى أن كفرهم بعد معرفة ، أى أن زيغهم بعد إدراك ، والذى يعصيك عن تقصير متعمد لا عن قصور غالب ، الذى يعصيك عن تجاهل بقدرك لا عن جهل سيطر عليه جريمته أكبر !! .

لكن ما السبب في هذا ؟ .

السبب في هذا:

رابعاً : أن غروراً غلبهم وملأ نفوسهم ، زعموا أنهم أولاد الأنبياء ،

<sup>(</sup>١) يقول : لا يغبط الذليل على حياته إلا من كان ذليلًا لأن الحياة إنما هي في العز ، فإذا فقده الإنسان كان الموت أخف محملًا عليه لحلوه عما في الذل من غصص المشقة والهوان .

وأنهم ما داموا أولاد الأنبياء فإن مكانتهم لا ترتبط بعمل يتقدمون به ولا بتقوى تصبغ أخلاقهم بالشرف: ﴿ وقالوا لن تحسنا النار إلا أياماً معدودة قل أتخذتم عند الله عهداً فلن يخلف الله عهده أم تقولون على الله مالا تعلمون ﴾ [البقرة: ٨٠] وردَّ عليهم جل شأنه فبين أن الناس جميعاً سواء عنده ، وأن من أصلح العمل بلغ الشَّأو الرفيع ، وأن من أفسد العمل سقطت مكانته : ﴿ بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون . والذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون ﴾ [البقرة: ٨١ ، ٨١] تناولت سورة البقرة بني إسرائيل على هذا النحو ، لكن يجيء سؤال لماذا يحكي القرآن الكريم هذه الأحداث الكثيرة علينا نحن المسلمين ؟ .

والجواب: أن القرآن الكريم عندما يُشرح الأمم التي ماتت ، وعندما يضع تحت المِجهر المدنيات التي تفسخت والحضارات التي انهارت إنما يفعل ذلك ليبين ما هي الجراثيم التي فتكت بهذه الأمم وأسقطت تلك الحضارات ، وذلك حتى تستفيد الأمة الأخيرة أو الأمة الإسلامية من مصارع الأولين فلا تسلك مسلكاً يُشبههم ولا تتخلق بخلق سبق أن وقع منهم ، وقد حذَّر النبي عَلِيلةً أمته تحذيراً بالغاً وبَيَّنَ أن الأمة سيغلبها التقليد الأعمى وربما تبعت مسالك من قبلها ، جاء في الحديث الصحيح : « لَتَتْبَعُنَّ سَنَنَ من كان قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو دخلوا بحر ضب تبعتموهم . قلنا يا رسول الله : اليهود والنصارى ؟ قال : فمن ؟ »(١) .

فى سورة البقرة قصة عن بنى إسرائيل ذكرها القرآن الكريم والمقصود بها تعليمنا نحن ، فإن بنى إسرائيل ــ كما استمعتم ــ أخذ عليهم أنهم لم يشكروا النعمة ، ولم يصدقوا التوبة ، وأنهم اغتروا بجنسهم ، وتعصبوا لما لديهم ، ونسوا حقوق ربهم ، ولم يلتفتوا إلى الصواب الذى عُرض عليهم ،

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الاعتصام بالكتاب والسنة ــ باب قول النبى عَلَيْكُ لتتبعن سنن من كان . قبلكم ۱۲٦/۹ ومسلم فى العلم ــ باب اتباع سان جود والنصارى ۷/۸ه .

هذا كله ربما اتصل بالحياة الداخلية في المجتمعات ، لكن المجتمعات لا تحيا وحدها بل تحيا وسط عائلة دولية لها أفراد كثيرون ، وكثيراً ما تضطدم الأمم بأمم أخرى فماذا يكون الموقف ؟ وما السبب في أن أمماً تنهزم ثم تنتصر أو تنتصر ثم تنهزم ؟ .

هنا نجد سورة البقرة قد لخصت لنا في حدود صفحة ونصف قصة أمة انهارت لأسباب ثم تراجعت إليها الحياة لأسباب ، فما أسباب انهيار هذه الأمة ؟ وما طريق ازدهارها وانتصارها ؟ .

بدأ الكلام عن هذه الأمة في قوله تعالى :

﴿ أَلَمْ تُو إِلَى الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف ﴾ لم خرجوا ؟ ﴿ حَدْرِ المُوتِ ﴾ جبناء ، لم يحسنوا الدفاع عن أرضهم تركوا الأرض دون أن يدافعوا عنها بجرأة وجسارة ، تركوها حذر الموت ، العربى قديماً كان يفضل أن تنهدم داره وتتحول أنقاضاً دون أن يتركها نهباً لعدو ، يقول سعد بن ناشب(١) :

سأغسل عنى العار بالسيف جالبا علىً قضاءُ الله وأذهلُ عن دارى وأجعل هدمها

لِعَرْضِيَ من باقي المذمة حاجباً (٢)

ما كان جالبا

لكن هذه الأمة تركت المدن وتركت الأرض دون ذفاع حقيقى ، ويبدو أن ذلك كان لأن القادة جبناء ليسواقادة مقاومة ، ولكنهم كانوا أمراء ترف ، وكانوا ساسة لهو ولعب ..

﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت ﴾ خرجوا من ديارهم وهم ألله موتوا ﴾ التفسير الضحيح الذي اخترناه أن الله أماتهم أدبياً ، أي عاشوا في

 <sup>(</sup>١) شاعر من أهل البصرة توفى نحو ١١٠ هـ انظر ترجمته فى الأعلام ٨٨/٣ والبيتان من قصيدة
 له . أنظر عيون الأخبار لابن قتيبة ٢٨٤/١ .

 <sup>(</sup>٢) إشارة إلى دار له بالبصرة كان هدمها بلال بن بردة بن أبى موسى الأشعرى ، وقيل: هدمها الحجاج وأحرقها .

الدنيا لا كرامة لهم ، لا شرف لهم ، لا وزن لهم ، وهذا هو الموت : ﴿ فَقَالَ لَهُمَ اللهُ مُوتُوا ثُمُ أُحِياهُم ﴾ لكن ما طريق الحياة ؟ .

الإحياء هنا إحياء أدبى ، وطريق الحياة الأدبية أمران : قتال وبذل ، قتال في سبيل الله تقول قتال في سبيل الله الله تقول الآية التي تلى هذه الآية مباشرة : ﴿ وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سبيل الله واعلموا أن الله سبيع عليم ﴾ [القرة : ٢٤٤] في البذل في سبيل الله تقول الآية التي تلى هذه الآية مباشرة :

﴿ من ذا الذى يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له أضعافاً كثيرة والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون ﴾ [الفرة: ٢٤٥].

إن طريق الحياة أمام الأمم بذل النفس وبذل المال .

هذه قصة لم يذكر الله فيها أنها لبنى إسرائيل ، لكن هذا الإجمال في القصة أخذ عنوانه وحقيقته في الآيات التي تلت هذه الآيات والتي استغرقت نحو صفحة بدأت بقوله تعالى \_ توضيحاً وتفصيلاً : ﴿ أَلَم تر إلى الملاً من بعد موسى إذ قالوا لنبي لهم ابعث لنا ملكا نقاتل في سبيل الله قال هل عسيتم إن كتب عليكم القتال ألا تقاتلوا ﴿ حشى نبيهم أن يجبنوا كا جنبوا أولا فقال لهم : أخشي إن جاء ما تطلبون أن يفتضح كذبكم ، وأن ينكشف جبنكم : ﴿ قالوا وما لنا ألا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا ﴾ هل كانوا صادقين ؟ لا : ﴿ فلما كتب عليهم القتال تولوا إلا قليلاً منهم والله عليم بالظالمين ﴾ [البقرة : ٢٤٢] هذا أيضاً إجمال ، بدأ تفصيله وتوضيحه : ﴿ وقال لهم نبيهم إن الله قد بعث لكم طالوت ملكا ﴾ فكان تساؤلهم : ﴿ أَن يكون له الملك علينا ونحن أحق بالملك منه ولم يؤت سعة من المال من يشاء والله واسع عليم ﴾ [البقرة : ٢٤٢] .

تحتاج هذه الآية إلى شرح مطول ، لم ؟ لأن المال له فلسفة ، وله فى الحياة أثر ، اعتبر اليهود المال أساساً حقيقياً فى تقويم الأشخاص ، وفى

كسب الحياة ، وفى تسخير الدنيا ، وهذا الكلام فيه نصف الحق ونصف الباطل ، فهم المسلمون أيام جهالتهم أن المال لا لزوم له ، وأن الفقر دلالة التقوى وأحسن طريق إلى الوصول إلى الجنة !! وهذا الكلام فيه باطل كثير وضلال ضخم ، والحق غير هذا وذاك ، المال \_ لاشك \_ شديد الأثر فى الحياة الفردية والاجتماعية ، وعندما سيطر اليهود عليه فى عالمنا المعاصر ساقوا مائتى مليون أمريكى كقطيع غنم ، لأن المال فى أيدى البنوك والشركات التى يهيمن عليها اليهود ، ولما فقد المسلمون المال أو لم يحسنوا كسبه عن طريق الاستثارة وذكاء الاستثار عاشوا فى الدنيا غرباء على الحضارة .

ما يجوز أن نظن فقد المال دليل تقوى ، ومن الخيبة أن لا تُحسن استغلاله فى هذه الدنيا لرفع دينك ، وتقوية إيمانك ، ومساندة مروءتك ، وإعلاء حقك ، كونك تُكبر الغنى لأنه غَنِيَّى جهل ، وكونك تتجرد من المال على أساس أن هذا طريق التقوى جهل ، خذ المال وأحسن تسخيره فى خدمة دينك .

وقد بُلى المسلمون بصنفين من الناس : فقراء لا يحسنون الكسب ، وأغنياء يملكون ويبذلون في الترف .

هؤلاء اليهود قالوا لنبيهم: كيف تختار علينا ملكًا رجلا فقيراً ؟ فقال لهم: إنه قد يكون مُقلًا في ماله ولكنه خِصْبٌ في مواهبه ، غنى في خصائصه ، سعة علمه ، وسعة طاقته ، وقدرته المادية والأدبية ترشحه لهذا ، وفعلًا أخذ هذا الملك يؤدى واجبه ، فكيف يعالج شعباً سرت فيه اللذة وخدرته وأذهلته عن أمور كثيرة ؟ أحياناً تبتلي الأمم بعبادة الهوى والملذات والمظاهر ، والأمم التي تبتلي بعبادة الملذات والمظاهر لا تصلح لا في الدفاع عن نفسها ولا في تبليغ رسالتها .

أراد طالوت أن يمحص الجيش الذى خرج كى يقاتل به: ﴿ فَلَمَا فَصُلُ طَالُوتُ بَالْجُنُودُ قَالُ إِنَّ اللهِ مَبْتُلِكُمْ بِنَهْرُ فَمَنْ شُرِبُ مِنْهُ فَلْيُسْ مَنِي وَمِنْ لَمْ يَطْعُمُهُ فَإِنَّهُ مِنْى إِلَا مَنْ اغْتَرَفْ غُرِفَةً بِيدَهُ فَشُرِبُوا مِنْهُ إِلَا قَلْيُلًا مِنْهُمْ ﴾ .

أتباع الشهوات الذين يسارعون إلى مرضاة أنفسهم رفضوا إطاعة الأمر الذى صادم رغباتهم وقالوا: لا، لابد أن نشرب، تشربون ؟ لا تصلحون في ميدان الجندية، وإنما يصلح في ميدان الجندية من يتحمل العطش، ومن يقدر على نفسه إذا تطلعت ويردها إذا تحركت.

فشربوا منه إلا قليلًا منهم فلما جاوزه هو والذين آمنوا معه ﴾ كان هذا آخر اختبار: ﴿ قالوا لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده ﴾ نظروا إلى أنفسهم فوجدوا أنفسهم قلة ، وعرفوا أن عدوهم كثير فى عُدده وفى خُططه ، لكن منطق القتال عند حملة الحق لا يخضع للقلة ولا للكثرة ، لا يخضع للمظاهر المادية: ﴿ قال الذين يظنون أنهم ملاقوا الله كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع الصابرين ﴾ ودارت المعركة فليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع الصابرين ﴾ ودارت المعركة صبراً وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين . فهزموهم بإذن الله وقتل داود جالوت وآناه الله الملك والحكمة وعلمه مما يشاء ﴾ ثم تقرر وقتل داود جالوت وآناه الله الملك والحكمة وعلمه مما يشاء ﴾ ثم تقرر الآيات هذا القانون الاجتماعى : ﴿ ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين ﴾ [البقرة: ٢٥١].

من الذى نزل عليه هذا الدرس ؟ ﴿ تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وإنك لمن المرسلين ﴾ [البنرة: ٢٥٢٠] .

نزل على محمد عليه الصلاة والسلام ، محمد عليه الصلاة والسلام الذي تلا على الناس خلال صفحة ونصف من سورة مطولة كيف أن الأم تموت أدبياً إذا نكصت على أعقابها ، وبخلت بأموالها ، وكيف أنها تحيا أدبياً ومادياً يوم تتشجع وتتوكل على الله وتواجه عدوها دون تهيب لقُواه أو لقُوى من يسانده ، المهم أن تكون لك بالسماء صلة ، ولك من الله ظهير ، هذا هو الأساس : ﴿ تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وإنك لمن الله المرسلين ﴾ .

صفحة من هذه السورة تحمل تاريخاً سياسياً واجتماعياً ملخصاً ، اختُصرت فيه العبر ، وعُرضت على الناس في هذا القرآن الذي بدأت السورة تتحدى به لأنه من عند الله .

هذا بعضما في سورة البقرة من هدايات نعرضه ولناعود إن شاءالله . أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم ..

# الخطبذالت انيز

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ماتفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد :

فقد قرأت تساؤلًا لبعض الصحفيين عن أسباب تخلف الأمة العربية والإسلامية ، وهو تساؤل ليس جديداً ، فأنا أحد الذين وجهوا هذا السؤال لأنفسهم ولغيرهم من ربع قرن تقريباً ، وكانت كتاباتنا وخطاباتنا الدينية إجابة عن هذا السؤال ، ولقد كشفت فيما كشفت عنه أن من أهم أسباب تخلف العرب والمسلمين أن نُظماً مستجدة هيمنت عليهم وصرفت أمورهم ، ولقد قررنا أن الحكم الفردى لا شرف له ، ولا دين له ، لا حرية حيث يكون هناك استبداد سياسي ، لا دين حيث يكون هناك استبداد سياسي ، لا حضارة حيث يكون هناك استبداد سياسي ، إننا معشر العرب والمسلمين أحوج أهل الأرض إلى الحرية التامة .

أقول هذا باسم الإسلام ، لأنى أعلم أن دينى ينتشر فى جو الحرية ، وأنه يُحتضر فى جو اللستبداد ، دينى قائم على العقل ، قائم على الإقناع ، ولذلك فإن أعداءه يستميتون فى جعل الحريات تختنق وتتلاشى ليصلوا إلى تشويه هذا الدين والقضاء على أتباعه محلياً وعالمياً .

إننا نحتاج ــ في العالم كله ــ إلى جو حر ، فإن الإسلام مظلوم ،

الناس لا تعرفه ، الإسلام دين مجهول في القارات الخمس ، لقد جرى استفتاء في انجلترا وفرنسا وهولندا وفي دول أوربا فكانت الشعوب ـــ من اليهود ـــ ضدنا .

والسبب أن ديننا غير معروف ، قضايانا غير معروفة ، ما يوجد لنا أولياء أمور يعرضون هذه القضايا الدينية والمدنية ويدافعون عنها ويستغلون العلم الكثير كي ينصروها .

إن الاستبداد من عدة قرون قام على أفراد جهلة ظنوا أنفسهم بحلماء أغبياء ظنوا أنفسهم أذكياء ، قاصرين ظنوا أنفسهم أصحاب باع طويل !! فكانت مصارع الإسلام والمسلمين على أيديهم .

إننا نريد الحرية ، والكتّاب الذين يتساءلون الآن ما سبب التخلف ؟ هؤلاء كانوا خدماً للاستبداد ، ولذلك فأنا أنظر إلى تساؤلهم بريبة وباحتقار ، إن كانوا حقاً يريدون أن تنهض أمتنا فلنجتهد فى أن تسود أمتنا أجواء الحرية العقلية والدينية والمدنية .

إننا ندرك أن أمتنا الآن في حرب وأنها تواجه عدواً خسيساً غادراً مِن ورائه أحقاد القرون وتعصبات لا نهاية لسوادها ، وأن الأمر يحتأج إلى أن تتاسك الأمة وراء قادتها ، لكنى أقول : عندما ندرك النصر إن شاء الله أو عندما نصل إلى مرحلة حاسمة مع هذا العدو فلابد أن نبنى مجتمعنا على المعنى الذى أقول .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غَلَا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠] .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر \_ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

عبـــاد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠].

أقم الصلة ...

\* \* \*

.

.

## نَظرَان فِي سُورَهُ البقرَة (٣)

### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه ١٩٧٣/١٢/١٤ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعسد:

فحدیث الجمعة الیوم نظرات أخیرة فی سورة البقرة ــ السورة التی وضعت منهاج التقوی ، وشرحتْ حقیقته ، وقسَمتِ الناس بحسب عقائدهم ومسالکهم إلى مؤمنین وكافرین ومنافقین .

وسنرى ــ بإذن الله ــ كيف أن السطور الأولى فى هذه السورة قد تغلغل معناها ، واطَّرد ما فيها من عبرة وحكمة إلى السطور الأخيرة فى هذه السورة المباركة .

نبدأ بالجملة الأولى : ﴿ ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين . الذين يؤمنون بالغيب ﴾ [الفرة: ٢،٣].

الإيمان بالغيب نوعان: نوع يتصل بالسلوك، ونوع يتصل بالعقيدة ...

فالذي يتصل بالسلوك يَمسُّ حينا المال ، وحينا الحياة ...

إن الله يأمر بالصدقة ، والصدقة تجعل الإنسان ينزل عن المال الذي يملكه ، والمال حبيب إلى الإنسان ، عزيز عليه ، فإذا قيل له : أنفق في سبيل الله وسيخلف الله عليك في المستقبل . فإن نفسه سوف تحدثه : لِمَ أفقد ما بيدي اليوم في انتظار ما قد يجيء خلفا في الغد ؟

فإذا قال الإنسان لنفسه: إن الله وعد وينبغى أن أنق فى أنه سبحانه سيخلف. ربما حدثته نفسه: عصفور فى اليد خير من عشرة على الشجرة!! هنا يتدخل الإيمان بالغيب فى النفقة أو فى الصدقة فيجعل الإنسان \_ لصدق إيمانه بربه وبوعده \_ يعطى ما بيده \_ الآن \_ موقنا بأن ما غاب لا بد أن يتحقق ، وأن الخلف الذي لا وجود له \_ الآن \_ هو موجود حتما ، وسوف يجىء ، وهو معنى قوله تعالى : ﴿ الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلا والله واسع عليم ﴾ [القرة : ٢٦٨].

هذا إيمان بالغيب يتصل بالسلوك ، هناك أيضاً إيمان بالغيب يتصل بالسلوك في الجهاد أو في الكفاح أساسه أن أصحاب الدعوات \_ غالبا \_ يبدأون سلوكهم أو سيرتهم أو دعايتهم في وجه جبابرة يفرضون سلطانهم ويقذفون بالرهبة في قلوب غيرهم ، وعندما يتحرك أصحاب الحق وهم ضعاف فإن وساوس الشيطان ستتجه إليهم : ما الذي يجعلكم تناوشون الأقوياء وتتعرضون لبطشهم ؟ وما الذي يجعلكم تفقدون طمأنينتكم \_ الآن \_ في انتظار نصر يعدكم الله به في المستقبل ، والمستقبل غيب لا يُدرى متى يجيء أو متى يتحقق ؟ هذا المعنى شُرح في سورة هود في قوله تعالى \_ وهو يجعل الداعين إليه والمتحدثين باسمه يرقبون المستقبل بأمل وتفاؤل \_ : ﴿ وقل للذين لا يؤمنون اعملوا على مكانتكم إنا عاملون . وانتظروا إنا منتظرون . للذين لا يؤمنون اعملوا على مكانتكم إنا عاملون . وانتظروا إنا منتظرون . وها ربك بغافل عما تعملون ﴾ [ مود : ١٢١ \_ ١٢٢ ] .

هذا الغيب إلى أن يجيء ربما تعرَّض حملة الحق لمتاعب في أموالهم أو أجسادهم أو أعراضهم أو حقوقهم ، لكن تجيء سورة البقرة فتقول : ليكن في أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراء وزلزلوا حتى يقول الرسول والذين آمنوا معه متى نصر الله ألا إن نصر الله قريب ﴾ [البقرة : ٢١٤].

إنه قريب لأن كل آتٍ مُحَقَّق قريب مهما تطاول الزمن في انتظاره ، فما دام لا بد منه فهو قريب ، ومن هنا جاء المثل العربي : « إن غدا لناظره قريب » .

هذا نوع من الإيمان بالغيب يتصل بالسلوك ، فالإيمان برزق الله ، والإيمان بنصر الله غيب ينبغي أن يطمئن إليه المحرومون والمحروبون .

هناك إيمان بالغيب يتصل بالعقيدة ، فإن الله عز وجل إنما يُعرف بأوصافه ، وأوصافه إنما تُعرف بآثارها فيما بيننا ، فإن الله ليس مادة تُحسُّ بالأيدى ، ولكن الذات الأقدس يُعرف بآثاره بيننا ، وقد صورت سورة البقرة الغيب من هذه الناحية فيما وقع من حوار بين نبى الله إبراهيم وبين أحد الجبابرة الذى كفر بالله لأنه مَلَك السلطة الواسعة والسطوة البالغة ، وروت السورة القصة : ﴿ أَلَم تَر إِلَى الذَى حَاج إبراهيم في ربه أن آتاه الله الملك إذ قال إبراهيم ربى الذى يحيى ويميت قال أنا أحيى وأميت قال إبراهيم فإن الله يأتى بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الذى كفر والله لا يهدى القوم الظالمين ﴾ [القرة : ٢٥٨].

فإبراهيم عرَّف ربه بصفاته ، نحن الذين نؤمن بالله نعلم أن الله حاضر في قلوب العارفين ، وأن أنوار وجوده تتزاحم بها آفاق السموات والأرض ، ولكن هناك ناسا نُسجت على بصائرهم غِشاوات سميكة ، وعلى عيونهم حُجب غلاظ ، هؤلاء يكفرون بالغيب ، ويكفرون بوجود الله ، وهؤلاء موجودون في كل زمان ومكان ، ولكن لا وزن لهم في منطق العقل ولا في منطق العلم .

هذه كلمة الإيمان بالغيب ، معناها يترقرق داخل صفحات السُورة فى أماكن كثيرة شرحنا نماذج لها .

بعد الإيمان بالغيب: ﴿ ويقيمون الصلاة ﴾ [ البقرة: ٣] .

جاء ذكر الصلاة مرات في هذه السورة ، مرة في أنها تعين على الخشية والتحمل : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين ﴾ [ القرة : ١٥٣ ] .

ومرة فى أنها من أركان البر والتقوى: ﴿ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفى الرقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين فى البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وليست الصلاة عبادة فردية يناجى فيها المرء ربه وانتهى الأمر ، لا . الصلاة في الإسلام تعاون الجماعة في تنظيم صفوفها والاحتشاد لها وبناء مساجدها وترويج هذه الشعيرة بحيث تشرف على بقية ساعات النهار والليل وبحيث تكون ظاهرة في البرنامج الفردى والاجتماعي للأمة ، ولذلك وجدنا هذه السورة تأمر بالصلاة في الحرب والسلم على سواء : ﴿ حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوموا لله قانتين . فإن خفتم ﴾ أى عند الحرب ﴿ فرجالا أو ركبانا ﴾ أى صلوا مشاة أو راكبين ، فإذا انتهت الحرب ﴿ فإذا أمنتم فاذكروا الله كما علمكم ما لم تكونوا تعلمون ﴾ الجرب ﴿ فإذا أمنتم فاذكروا الله كما علمكم ما لم تكونوا تعلمون ﴾ البقرة : ٢٣٩] .

فالصلاة ركن اجتماعى ، ولذلك \_ فى هذه السورة \_ بيَّن جل شأنه أن كل محاولة لجعل المساجد ثانوية فى المجتمع ، أو تدمير هذه المساجد بالحروب أو تأخير رتبتها بالفسوق ، كل هذا ظلم فادح : ﴿ وَمِن أَظَلَمُ مُن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه وسعى فى خرابها أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خائفين ﴾ [البقرة : ١١٤] .

هكذا تحدثت سورة البقرة ، ثم أشارت السورة إلى أن بقاء المساجد عامرة بالمؤمنين هو أثر دفاع المؤمنين عن هذه الشعيرة وعن هذه البيوت التى رُفعت قواعدها فى الدنيا بذكر الله ، وهذا معنى قوله جل شأنه : ﴿ ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين ﴾ [البقرة: ٢٥١].

هذا المعنى شُرح في سورة أخرى : ﴿ ولولا دفع إلله الناس بعضهم

ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيز ﴾ [الحج: ٤٠].

فإقام الصلاة شعيرة اجتماعية إلى جانب أنها شعيرة فردية ، وقد تبين ـ فعلا ـ أن المسلمين لو أنهم أقاموا الصلوات اجتماعيا واهتم بها كيانهم العام لضبطوا الشهوات ، وحبسوا الأهواء ، وربوا جيلا يحكم غرائزه لا جيلا تحكمه غرائزه ، وقد وصف الله الأجيال المنهارة التي ترنو إلى الدنايا ، وتُنكِّس رؤوسها وراء الضلالات والغوايات فقال : ﴿ فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا ﴾ خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا ﴾ [مريم : ٥٩] .

بعد هاتين الكلمتين ﴿ يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ﴾ تأتى الصفة الثالثة ﴿ ومما رزقناهم ينفقون ﴾ [البقرة: ٣].

النفقة عند أغلب العلماء ما دامت مقترنة بالصلاة فهى الزكاة المفروضة ، لكن التحقيق العلمى أنها أوسع من الزكاة المفروضة ، فإن الله يأمر ــ هنا ــ بأن كل مسلم ينفق مما رزقه الله ، وحديثنا عن الإنفاق ــ الآن ــ يقتصر على ناحيتين اهتمت بهما السورة اهتماماً شديداً .

فقوله تعالى \_ فى أول السورة \_ : ﴿ وَمُمَا رَزَقْنَاهُمْ يَنْفَقُونَ ﴾ جملة قصيرة ، لكن استغرق الكلام عن الزكاة \_ فى آخر السورة \_ نحو ثلاث صفحات ، بدأ بذكر الأجر العظيم ، والأضعاف المضاعفة التى يكتبها الله لمن أنفق .

ومن ناحية مهمة فإن الناس يتصورون \_ غالبا \_ أن العطاء حرمان ، والحقيقة أن العطاء يشبه الشجرة عندما تُقلَّم ، تنقطع غصونها ، وتقل أوراقها ، ولكنها بعد حين تعود أكثر فروعا وأغزر أوراقا ، كذلك العطاء يقلل ما لديك \_ الآن \_ ولكنه بعد قليل يضاعفه : ﴿ مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبه أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم ﴾ [القرة : ٢٦١].

ناحية أخرى يهتم الإسلام بها جداً جداً وهى : احذر أن تعطى لتُذِل ، احذر أن تعطى لتكور أن تعطى لتكسير النفوس ، احذر أن تمتن بما أعطيت مهما كان كثيراً ، احذر أن تطلب وجوه الناس بما تتصدق به ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذى ينفق ماله رئاء الناس ﴾ [البقرة : ٢٦٤] .

لا تكسر نفوس الناس بما تُسديه إليهم من معروف فإن هذا العطاء هو حق الله عليك إذ مَوَّلك وكثَّر ما عندك . وقد ضرب القرآن مثلا غريبا لحاجة الإنسان إلى ثواب معروفه حاجة ماسَّة : ﴿ أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجرى من تحتها الأنهار له فيها من كل الشمرات وأصابه الكبر وله ذرية ضعفاء فأصابها إعصار فيه نار فاحترقت كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون ﴾ [البقرة: ٢٦٦].

تفسير هذا المثل: تصور نفسك أعددت لشيخوختك \_ من الآن \_ بستانا كثير الشجر، كثير الثمر، مليئا بالخير، أعددته لعجزك أيام الشيخوخة وضعفك أيام الكبر وحاجة أولادك \_ في هذه الآونة \_ إلى هذه الكفالة التي يَسَّرها الله لك، أيَسُرُك أن تجيء جائحة سماوية، أو أن تَسْتَعِر نار مُحرقة في جَنبَات البستان فَتُقَوِّضَهُ وتحوله إلى رُكام ؟

أى فجيعة تصيب من أدركته الشيخوخة عندما يفقد ماله ؟ فجيعة ضخمة ، إن الله يقول للإنسان : فجيعة هذا المخلوق في ماله الذي ارتبط به أمله هي فجيعة المنان والمرائى في صدقاته التي ضاع أجرها بالمن والأذى ، بالرياء والمكاثرة !!

جملة رابعة فى السورة تتغلغَل ويطول تغلغُل ما فى هذه الجملة من معان : ﴿ وَالَّذِينَ يَوْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبِلْكَ ﴾ [ البقرة : ٤ ] .

والحقيقة التي ينبغي أن يعلمها الناس أن نبينا محمدا \_ عليه الصلاة والسلام \_ عندما جاء وشرَّفه الله بهذا القرآن الكريم لم يجيء بدين يمكن أن يكون مع الأديان الأخرى فرعاً لها أو فرعاً مساوياً لها ، يعنى كما تقسم الكلمة إلى اسم وفعل وحرف يمكن أن تقسم الأديان إلى يهودية ونصرانية وإسلام ، لا . القرآن قال : رسالة محمد بالدين كله ، بالإسلام كله !!

إن هذه الرسالة استوعبت الحقائق التي تلقاها \_ مِنْ قبلُ \_ نوح وإبراهيم وموسى وعيسى وجمهور الأنبياء!!

ولذلك \_ فى هذه السورة \_ يقول الله لليهود والنصارى \_ عندما يجادلون أهل الإسلام وأبناء القرآن \_ : ﴿ وقالوا كونواهوداً أو نصارى تهتدوا قل بل ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين . قولوا آمنا بالله وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتى موسى وعيسى وما أوتى النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ﴾ [القرة : ١٣٦].

فكأن محمداً \_ عليه الصلاة والسلام \_ جاء يقول : أنا أكرر وأوكد وأشرح وأُنقًى الوحى الذى نزل على الأنبياء من قبلى وأومن بهم واحدا واحدا وأدعو أمتى إلى هذا الإيمان بى وبمن سبقنى على أننا جميعا \_ معشر الأنبياء \_ نمثل وحدة كاملة .

ورُوى أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أتى النبى عَيَالِيَّةِ بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب فقرأه على النبى عَيَالِيَّةٍ فغضب فقال : « أمتهوكون فيها يا ابن الخطاب والذى نفسى بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقية ، لا تسألوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبوا به أو بباطل فتصدقوا به ، والذى نفسى بيده لو أن موسى عَيَالِيَّةٍ كان حيا ما وسعه إلا أن يتبعنى »(١).

هذه الحقيقة هي التي تجعل السورة \_ هنا \_ تقول لأهل الكتاب \_ في بساطة \_ : لماذا الجدل ؟ ﴿ قُل أَتَحَاجُونَنَا فِي الله وَهُو رَبِنَا وَرَبِكُمْ وَلِنَا أعمالنا ولكم أعمالكم ونحن له مخلصون ﴾ [القرة: ١٣٩].

فنحن نؤمن بالأنبياء جميعاً وبالكتب التي نزلت عليهم لا بكتب نُسبت إليهم وهم أبرياء منها .

 <sup>(</sup>١) رواه أحمد ٣٨٧/٣ وقال في المجمع: رواه أحمد وأبو يعلى والبزار وفيه مجالد بن سعيد ضعفه أحمد ويحيى بن سعيد وغيرهما ١٧٣/١ ، ١٧٤ والمتهوكون: المتحيرون. والتهوك: كالتهور.
 والمتهوك: الذي يقع في الأمور بلا روية.

هذه الجُمل التي رسمت منهاج التقوى انضم إليها شيء لا بد من توجيه النظر إليه وهو أن كل حقيقة ليس لها حارس يمكن أن تضيع ، وإذن لا بد من حراسة لهذه الحقائق التي جاء بها الإسلام . لكن ما ضرورة الحراسة ؟ ضرورة الحراسة أن ناسا كثيرين لا تطيب خواطرهم ، ولا يهدأ بالهم ، ولا تستريح أعصابهم إلا إذا أتعبوا المسلمين وفتنوهم عن دينهم !!

هذا النوع من الناس ما خلا منه عصر من العصور ، فالذين يكفرون بالله كفراً أصلياً ، وينكرون وجوده بدءاً كالماديين \_ الآن \_ والذين يؤمنون بالله إيماناً زائغاً مزوراً على نحو ما قال القرآن : ﴿ وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ﴾ [ يوسف : ١٠٦] .

كِلا الفريقين يستميت في أن يقف حركة الإسلام ، وأن يمنع الناس من أن يدخلوا فيه !! فماذا نصنع ؟ أنترك هذه الحقائق للصوص العقائد ينهبونها ويأتون عليها ونعيش ضُلّالا أم ندافع عنها ؟

كان القرآن طبيعياً جداً عندما قال للناس: إن القتال صعب ، وإن فرضه يشق على المكلفين لأنه تعب ، لأنه ترق للأوطان حيث استراح الإنسان بين أهله وأولاده وعشرائه وأصدقائه ، وتعريض للتلف ، وفقدان الحياة بعضاً أو كُلا !! لكن الله جل شأنه يقول للإنسان : كذّب العاطفة الأولى التي تجعلك تؤثر حياة الهدوء والراحة ، كذّب هذه العاطفة فإن الذين يؤثرون حياة الهدوء والراحة لا بد أن يفقدوها ويفقدوا شرفهم معها ، قال تعالى : ﴿ كتب عليك القتال وهو كره لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم والله يعلم تكرهوا شيئاً وهو خير لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ [القرة: ٢١٦].

وسورة البقرة نزل أغلبها فى السنتين الأوليين من الهجرة ، وفى السنتين الأوليين من الهجرة كان اشتباك المشركين مع المؤمنين فى « بدر » وكان اشتباك المسلمين مع اليهود فى « بنى قينقاع » تقريباً ، وسبق قبل ذلك اشتباك كلامى حول القبلة .

على كل حال حدث أن النبى عَلَيْكُ أمر بسرية من السرايا(١) أن ترصد الطرق ، وأن تحصى على العدو حركاته ، وأن توقع به بعض الخسائر إذا كان سيتجه إلى كذا وكذا ...

وفِعْلَا أَدَّت السرية واجبها، لكن شيئا حدث جعل عملها تكتنفه رِيَب ومجادلات، فقد وقع القتال في آخر رجب، أي في الشهر الحرام!!

وهنا أحدث المشركون دعايات واسعة ضد محمد عَلَيْكُم وصحبه قالوا : إن هؤلاء قد استباحوا الشهر الحرام وقاتلوا فيه وصنعوا كذا وكذا !!

وتضايق المسلمون وحزن النبى عَلَيْكُ وكثر فى ذلك القيل والقال حتى نزل الوحى حاسماً هذه الأقاويل ومؤيداً مسلك عبد الله بن جحش تجاه المشركين : ﴿ يَسَأَلُونَكُ عَنِ الشّهِرِ الْحُرامِ قَتَالَ فَيهُ قَلَ قَتَالَ فَيهُ كَبِيرِ وَصَدَ عَنِ سَبِيلُ الله وكفر به والمسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله والفتنة أكبر من القتل ﴾ [البقرة: ٢١٧].

كلمة «الفتنة » يظنها العوام أنها النميمة ، لا . ليس هذا صحيحاً ، المقصود بالفتنة — هنا — الضغط على المستضعفين ، ومحاولة ردهم عن دينهم ، وتحويلهم بالقوة عن إيمانهم ، والفتنة — هنا — هى ما يصنعه المستبدون بأهل الإيمان عندما ينظرون إليهم نظرة استضعاف ، ويحاولون أن يبطشوا بهم حتى يردوهم عن دينهم ، هذا معنى قوله تعالى : ﴿ والفتنة أكبر من القتال ﴾ أى أكبر من القتال ، وأكبر من قتل الأنفس ، لأنها قتل للمبادىء ، وقتل للأرواح ، وإحراج لأصحاب العقائد ، وخنق للضمائر الحيّة ، وترويع للمؤمنين ، وذلك كله لا يجوز .

وكشفت السورة أن الجهاد عندنا ليس جهاد عدوان ولكنه جهاد لرد العدوان : ﴿ وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴾ [البقرة: ١٩٠] وفي هذه السورة أيضاً : ﴿ لا إكراه في

 <sup>(</sup>١) هى سرية عبد الله بن جحش رضى الله عنه وكانت فى رجب من السنة الثانية انظر السيرة
 النبوية لابن هشام تحقيق عمر عبد السلام ٢ / ٢٤٣ .

الدين قد تبين الرشد من الغى فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها والله سميع عليم ﴿ البقرة : ٢٥٦] . وفي هذه السورة أيضاً : ﴿ الشهر الحرام بالشهر الحرام والحرمات قصاص فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم واتقوا الله واعلموا أن الله مع المتقين ﴾ [البقرة : ١٩٤] .

ولهذه الحرب ضحاياها ، وسوف يموت ناس بغير شك \_ فى كل صراع بين الهدى والضلال ، فى كل كفاح بين الحق والباطل ، لكن ينبغى أن يعلم الأحياء جميعا \_ والمؤمنون خاصة \_ أن الذى يُقتل فى سبيل الله لا ينتقل إلى موت إنما ينتقل إلى عُرْس ، إلى حياة أرقى وأزكى وأنضر وأشرف !! ولذلك رفض الإسلام أن يسمى هؤلاء موتى ، ورفض أن يقال إنهم أموات ، ففى هذه السورة : ﴿ ولا تقولوا لمن يقتل فى سبيل الله أموات بل أحياء ولكن لا تشعرون ﴾ البقرة : ١٥٤ ] .

ما أكثر الذى لا نشعر به فى دنيانا ، إنك فى عالم وحدك من إحساسك ، لكن أنت فى إحساسك الخاص لا تسمع دبيب كل متحرك على ظهر الأرض وهم ملايين الملايين ، ولا تُبصر إلا ما أمامك ، لكن وجه الكرة الأرضية ـ وهى جزء تافه فى الوجود كله \_ مبسوط أمام البصير بكل شىء جل شأنه !!

فنحن لا نشعر بالكثير ، ولهذا لا نشعر بوجود الشهداء ، لكنهم موجودون ، وسيبقى وجودهم مغيبا حتى تبقى فترة الاختبار فى هذه الدنيا قائمة لا غش فيها ، ثم يترك الناس هذه الدنيا ليلحق ميت الغد بميت اليوم ، وهل الناس إلا كذلك ؟

هكذا الدنيا ، حقيقة لا بد منها ، وإن كان أغلب الناس لا يعترفون بها !! وصدق الحسن البصرى عندما قال : ما رأيت حقاً أشبه بباطل من الموت !! هو حق ، ولكنه شبيه بالباطل ، لماذا ؟ لأن الناس لا تريد أن تعترف به !!

سورة البقرة ــ التي تحدثنا فيها ثلاث جُمَع الآن ــ سورة متماسكة ،

وأنا أريد أن أنفى ما يتصوره البعض من أن سور القرآن رُكمت فيها الآيات بطريقة عشوائية جزافية ، لا . السور كلها نُظّمت على أساس أن لها محوراً تدور عليه وهدفاً ، ولذلك فإن آخر أدعية هذه السورة ضَمَّ الإيمان بالله إلى الإيمان بالله إلى الإيمان بالله إلى الإيمان بالله إلى مغفرة الله إلى الجهاد وانتظار المجاهدين أن ينصرهم الله على الكافرين ...

﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير . لا يكلف الله نفساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا مالا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ﴾

[ البقرة : ٢٨٥ ، ٢٨٦ ]

هذا النصر هو تحقيق للحراسة على حقائق الدين التى يقوم بها جمهور المجاهدين .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

# الخطبذالبت إنيذ

الحمد لله : ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الضالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى : ٢٦، ٢٥] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام الأنبياء ، وسيد المصلحين .

ُ اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعــــــد:

عباد الله : أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل . وأريد أن أشرح إشارة ظهرت ــ على هذا المنبر ــ في الأسبوع الماضي ...

لقد قلت : إن الذين عاشوا سماسرة الاستبداد لا يجوز لهم أن يقترحوا إصلاحات لأمتنا . وسألنى البعض : ماذا تريد بهذه الإشارة ؟ وأنا أجيب بشيء من التوضيح : إن بعض الناس ألَّفوا — من أنفسهم — جماعة أطلقوا عليها « التعمير الحضارى » . وعندما نظرت إلى أسماء الذين يشتغلون بالتعمير الحضارى — كما كوَّنوا أنفسهم — وجدت جماعة من الماديين الذين يكفرون بالله وينكرون وجوده ، وجماعة من الصليبيين الذين لا تنتهى أحقادهم على الإسلام ولا تُخمد نارهم يوما !!

إن أمتنا لا تدرى \_ جيدا \_ كم يحقد الآخرون عليها ، ولو كنتم أصحاب حس دقيق لشعرتم بهذا الحقد ...

إن « بابا روما » ركب « حَنْطُورا » فى « روما » وسار به كى يؤيد إجراءات التقشف . لم يا رجل ؟ ما السبب فى هذه الإجراءات ؟ من أجل اليهود ، إن الحقد فى نفوس هؤلاء يجعلهم — لأنهم يكرهون محمدا وأمة محمد وأتباع محمد إلى آخر الدهر — يفعلون هذا !!

أما سألتم أنفسكم : ما الذي يجعل العالم يتحمل البلاء من أجل هؤلاء اليهود ؟ السبب أنهم يكرهون محمدا والإسلام والمسلمين ، وهذه الكراهية تأخذ طريقها بأساليب ملتوية .

إننا نحن الذين ملأنا الدنيا بالحضارة ، وعرّفنا الناس حريات العقل والضمير . صحيح أننا تأخرنا في القرون الأخيرة ، لكن من الذي تقدم في القرون الأخيرة ؟ من يكفرون بالله ؟ من يعبدون الطاغوت ؟ من يعيشون أحلاس الشهوات ؟ لا . إن الذي يعمر الحضارة الغاربة هم الذين يؤمنون بمحمد عرّفي . أما الكفرة فلا يقبل منهم هذا ، وقد رأينا هؤلاء كانوا يرسلون « زغاريد النساء »(١) عندما كان الإيمان في محنة في بلدنا ، وعندما كانت كلمة التكبير جريمة تلصق أصحابها بالهوان !! الآن يتحدثون عن الحضارة ؟!!

هؤلاء آخر من يتكلم عن معالم الحضارة وعن التعمير الحضارى . أنا رجل مسلم أعرف أن ديننا كفل حرية الرأى ، وأنه الدين الوحيد الذى أعطى « الأقليات » فى كنفه أن تبلغ مناصب كبيرة !! أمّا غيرنا فهو قاتِلُ « الأقليات » وقاتِلُ العقائد ، وقاتِلُ الحقائق !!

فهل يجيء هؤلاء ــ وهم مرضى ــ ليجعلوا أنفسهم أطباء لأمة تنظر إليهم باحتقار ؟!!

هؤلاء كانوا سماسرة الاستبداد ، وكانوا دعائم الإلحاد ، فلا نقبل منهم أن يعمروا حضارة ، وليفعلوا ما يفعلون فنحن أيقاظ لهم ، وسوف يبقى الإسلام بدعاته ورجاله وأمته إلى آخر الدهر يؤدون حق الله عليهم أداء كاملا إن شاء الله رب العالمين .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(٢) .

 <sup>(</sup>۱) زعرد البعير: ردّد هديره في حلقه. والمرأة: رددت صوتها بلسانها في فمها عند
 الفرح.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨ / ٨١ .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فَي قَلُوبِنَا غَلَا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠].

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءً ذِي الْقَرَبِي وَيَنْهِي عَنَ الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠].

أقمم الصملاة

\* \* \*

### ٱلذِّكُرُ (حَقَائِفَهُ وَوَسَائَلَهُ) خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسبة

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رِسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . أما بعد :

فإن أشرف ما يمر بالخاطر، وأنضر ما يتحرك به اللسان، وأزكى ما يؤثر فى الأخلاق والمسالك هو ذكر الله سبحانه وتعالى .. فإن هذا الذكر يسدد خطوات الإنسان على طريق الحياة الصحيحة، ويبصره بالرسالة التى خلق من أجلها، ويجعله عبداً يرتفع فى مستواه إلى الملأ الأعلى ..

والذكر ليس حالة عضوية ، ولكنه حالة نفسية ، ومعنى أنه ليس حالة عضوية أن الله يقول للإنسان : ﴿ وَاذْكُر رَبُكُ إِذَا نَسَيْتَ ﴾ [ الكهف : ٢٤ ] ولم يقل له : واذكر ربك إذا سكت .

السكوت قد يكون حركة اللسان إذا توقف عن الكلام ، أما حالات الغفلة والذهول والنسيان فهى حالات نفسية ، والمقصود من الذكر أن يعالج هذه الأحوال ، ويجعل الإنسان فى حال من الصحو واليقظة والإحساس بوجود الله سبحانه وتعالى وبرقابته وبشهوده الذى لا يخبو سناه على كل ذرة فى الكون . وكما قالوا فى علم الطبيعة : إنه لا مجال للفراغ ، معنى أن الإناء إذا كان ممتلئاً بالماء فهو ممتلىء بالماء ، وإذا خلا من الماء فهو ليس فارغاً ، إنه مملوء بالهواء ، لا فراغ فى الطبيعة .

كذلك أوعية القلوب ، إن هذه الأوعية لا تعرف الفراغ ، فإذا لم مَلاها بذكر الله امتلأت بوساوس النفس وهواجس الشيطان ، ومغريات الهوى ، إذا لم تكن لديك الطاقة التي تحرك جوارحك في طريق الاستقامة فإن الجوارح ستتحرك ولكن على طريق آخر فإنه لن يترك القلب فارغاً بل سيتحرك بشيء ما ، فإن لم يتحرك بذكر الله تحرك بغيره ، وهذا معنى قوله تعالى : ﴿ ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً ﴾ [الكهف: ٢٨].

من لم يملأ الرحمن قلبه ملأ الشيطان قلبه ، لا فراغ ، إذن لابد من أن نراقب أنفسنا حتى يبقى الذكر دائماً ملء قلوبنا ، ولذلك كُلفنا بهذا الذكر : ﴿ واذكر ربك فى نفسك تضرعاً وخيفة ودون الجهر من القول بالغدو والآصال ولا تكن من الغافلين ﴾ [الأعراف: ٢٠٥] تضرعاً : تذللا ، خيفة : رهبة،دون الجهر من القول : أى لا تزعق ، فإن الزعيق يضيع العقل .

ولذلك عندما ذكر بعض الناس ـ وهم سائرون في الصحراء ـ بصوت عال قال لهم النبي عَلِيلَةٍ : « أيها الناس ارْبَعُوا (١)على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائباً إن الذي تدعونه سميع قريب » (٢).

بالغدو والآصال: الغدو: أول النهار، والآصال \_ جمع أصيل \_ آخر النهار، أى اذكر ربك باستمرار، وفي سورة أخرى: ﴿ فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون. وله الحمد في السموات والأرض وعشياً وحين تظهرون ﴾ [الروم: ١٧، ١٨].

وللذكر وسائل أو طرق شرعية ، نبدأ فنتعرض لها ونحصى ما أقدرنا الله عليه .

« من هذه الوسائل: القرآن الكريم ..

<sup>(</sup>۱) أى ارفقوا .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى فى الدعوات \_ باب الدعاء إذا علا عقبة ١٠١٨ ، ١٠١ ومسلم فى
 الذكر \_ باب استحباب خفض الصوت بالذكر ٧٣/٨ ، ٧٤ .

فإنه يذكر بالله وبعظمته وبحقوقه وبما ينبغى له ، وبينى الصلة به على الرغبة والرهبة والوعد والوعيد ، وقد قال تعالى : ﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولوا الألباب ﴾ [ص: ٢٩] وقال : ﴿ هذا بلاغ للناس ولينذروا به وليعلموا أنما هو إله واحد وليذكر أولوا الألباب ﴾ [إبراهيم : ٢٠] .

فالقرآن كتاب تذكير إذا نسى الفكر ، وكتاب إيقاظ إذا نام القلب ، وكتاب تسديد على الطريق إذا اعوجت الخطى وزاغ الإنسان عن سواء السبيل .

« من هذه الوسائل: الصلاة ..

فالصلاة أساس لتذكير الإنسان بربه ، فهى ــ أولًا ــ أفعال تضمنت كل ما يُحيًّا به العظيم ، كان الناس قديماً يحيون العظماء تارة باليد ، وتارة بالوقوف ، وتارة بالركوع ، وتارة بالقعود المهذب ، وتارة بالسجود .

مُنع هذا كله للناس، وجُمع هذا كله لله، فبين يدى الله يقوم الإنسان قانتاً ويركع ويسجد ويجلس ويحيى ربه، وهو فى قيامه يقرأ القرآن، وفى ركوعه وسجوده يسبح بحمد الله العظيم أو بحمد الله الأعلى.

ومثل هذه الصلوات تشبه أن تكون وجبات روحية دسمة ضخمة توجه الإنسان طول يومه إلى أن يبقى فى حضرة ربه وإلى أن يستمد منه وإلى أن يتقيه ويخشاه ، وفى هذا يقول الله تعالى : ﴿ وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر والله يعلم ما تصنعون ﴾ [العنكبوت : ٥٤].

يعنى أن ما تُورِثه الصلاة من ذكر الله وما تتركه من طابع نقى مشرق على ضمير الإنسان يجعل الإنسان أنأى وأبعد من الإلمام بالدنايا والهبوط إلى الحضيض ، لأن الصلاة وذكر الله أكبر من ذلك .

\* من هذه الوسائل : المأثورات ..

وقد ورد أن النبي عَلَيْكُ كانت له مأثورات كثيرة : قبل أن يأكل وبعد

أن يأكل ، قبل أن يلبس و بعد أن يلبس ، قبل أن يذهب إلى الخلاء و بعد أن يذهب إلى الخلاء و بعد أن يذهب إلى الخلاء ، قبل أن ينام و بعد أن ينام ، كانت أحواله كلها ذكراً ، فهو يتقلب في أشعة متجددة لا تنتهى أقباسها ، ولا تخمد أنفاسها من شعور موّار بذكر الله لا ينتهى أبداً ، وهى حياة انفرد بها خاتم النبيين عليه الصلاة والسلام ..

کان إذا نام قال : « باسمك ربِّ وضعت جنبی وبك أرفعه إن أمسكت نفسی فارحمها ، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به الصالحین » (۱) .

وتارة \_ إذا نام \_ يقول : « اللهم إنى أسلمت وجهى إليك ، وفوضت أمرى إليك ، وألجأت ظهرى إليك ، رغبة ورهبة إليك ، لا ملجأ ولا منجى منك إلا إليك ، اللهم آمنت بكتابك الذى أنزلت ونبيك الذي أرسلت » (٢) .

وكان إذا لبس ثوباً جديداً قال : « الحمد لله الذي كساني هذا الثوب ورزقنيه من غير حول منى ولا قوة » (٣) .

وكان إذا طعم قال : « الحمد لله الذى أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين » (٤) .

وكان إذا أصبح قال : « أصبحنا وأصبح الملك لله والحمد لله لا شريك له لا إله إلا هو وإليه النشور » وإذا أمسى قال : « أمسينا

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الدعوات ــ باب حدثنا أحمد بن يونس ۸۷/۸ ومسلم فى الذكر
 والدعاء ــ باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع ۷۹/۸ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى فى الوضوء ـ باب فضل من بات على الوضوء ۷۱/۱ ومسلم فى الذكر
 والدعاء ـ باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع ۷۷/۸ .

 <sup>(</sup>۳) رواه أبو داود والترمذی والنسائی وأحمد والحاكم والدارمی وابن السنی وقال فی صحیح
 الجامع الصغیر ( ۲۰۸٦ ــ ۲۰۱۵ ) : حسن .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود فى الأطعمة ــ باب ما يقول الرجل إذا طعم ٢٩/١٠ والترمذى فى الدعوات ــ باب ما يقول إذا فرغ من الطعام ٤٢٤/١ ، ٤٢٤ والنسائى فى عمل اليوم والليلة ص ٢٦٥ وابن ماجه فى الأطعمة ــ باب ما يقال إذا فرغ من الطعام ٢٠٩٢/٢ وأحمد ٣٢/٣ ، ٩٨ وقال فى ضعيف الجامع (٤٤٤٣) : ضعيف .

وأمسى الملك الله والحمد الله لا شريك له لا إله إلا هو وإليه المصير ﴾ (١).

وله فى ذلك أذكار كُتبت فى كتب مطولة ، ولا يُعرف \_ كما قلت \_ نظير لهذا الذكر الموصول .

لكن يحتاج فهم الذكر إلى تأمل فى كتاب الله وفى سنة رسول الله متاليّه ، لماذا ؟ .

لأن الأم المتدينة عندما ترق صلتها بدينها تأخذ الدين مظهراً لا مخبراً أو لفظاً لا معنى أو صورة لا حقيقة ، ولذلك لم يكن هناك بُدَّ من العودة بالمسلمين إلى حقيقة الذكر حتى يعرفوا ما يطلب منهم شرعاً .

فمن الذكر ــ الذى هو ركن فى الدين ــ أن يحب الإنسان ربه
 أكثر مما يحب ماله عندما يطالب بإخراج الركن الشرعى وهو الزكاة .

معنى ذكر الله هنا: أولًا: ذكر أمره ، ثانياً: ذكر وعده ، فقد وعد من مال سيرتد إليك حتماً لأنه قال : ﴿ وَمَا أَنْفَقَتُم مَنَ شَيء فَهُو يَخْلُفُهُ وَهُو خَيْرِ الرازقين ﴾ [سأ: ٣٩].

و حلف النبي عَلَيْكُ فقال : « ما نقص مال عبد من صدقة .. » (٢) .

ومعنى هذا الذكر أنك يوم ترفض إخراج الركن فأنت أولا: لا تعترف بحق الله ، وأنت ثانياً: تكذب وعده .. ولذلك قال جل شأنه: هذا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ومن يفعل ذلك فأولئك هم الخاسرون . وأنفقوا من ما رزقناكم من قبل أن يأتى أحدكم الموت فيقول رب لولا أخرتنى إلى أجل قريب فأصدق وأكن من الصالحين . ولن يؤخر الله نفساً إذا جاء أجلها والله خبير بما تعملون ﴾ [المنافقون: ٩ - ١١].

<sup>(</sup>١) رواه البزار وإسناده جيد . كذا في مجمع الزوائد ١١٤/١٠ .

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمذی فی الزهد \_ باب ما جاء مثل الدنیا مثل أربعة نفر وقال : حدیث حسن صحیح .
 ۲۱۰/۲ \_ ۲۱۰/۲ وأحمد ۲۳۱/۶ وقال فی صحیح الجامع ( ۳۰۲۴ ) : صحیح .

هذا ذكر من وراء إقامة الركن الشرعي الذي تنهض عليه المجتمعات الإسلامية من قديم ، وهل انتشر الإلحاد في الأرض إلا بسبب نسيان حق الله واشتعال نيران العداوة والبغضاء في نفوس الفقراء والمحتاجين ؟ هذا ذكر لابد منه ، وطبعاً يمتد هذا الذكر مع ضرورات العطاء ، فعندما يكون هناك جهاد في سبيل الله فإن الجهاد يكون بالنفس والمال ، والمال معادل للروح ، فالبخل به يكون مع غفلة عن الله أو مع نسيان للحق ، فالذكر هنا حقيقة لابد من استصحابها شرعاً . ولا يغني عن الإنسان أن يقول كلمة يذكر بها ربه وهو كُزُّ (١) يمنع حق الله من أن ينطلق من ماله أو من خزائنه إلى بيوت المحتاجين والفقراء والمساكين .

هناك ذكر لله في إبان الجهاد ، وهو ذكر لابد منه لحماية الأمة
 وللدفاع عن عقيدتها ولإعلاء رايتها .

ما ضاع المسلمون فى مراحل هزائمهم المختلفة \_ إلى يومنا هذا \_ إلا بعد أن غلبهم حب الدنيا وكراهية الموت ، فإذا انهزم ذكر الله وأداء حقه والدفاع عن دينه والموت فى سبيله أمام حب الدنيا وكراهية الموت فقد ضاع الدين ، وما وجدت أمتنا انهزمت قديماً أو حديثاً إلا إذا علا فى ضمير الفرد حبه لنفسه عن حبه لربه ، حبه لحياته عن حبه لآخرته ، ذكره لما يشتهى ونسيانه لما كُلف به وطولب .

كان سقوط «غرناطة» — آخر دولة لبنى الأحمر فى الأندلس — سقوطاً يخزى المسلمين، لأن بعض الفدائيين من أهل النجدة والوفاء استماتوا فى إثارة الحمية الدينية وجعل المسلمين يقاتلون «فرناندو»، «إيزابيلا» المسيحيين اللذين قاتلا الأمة الإسلامية، ولكن الملك الصغير (٢) الذى كان يملك الأمة الإسلامية أمضى معاهدة التسليم، وكان إمضاء المعاهدة، صكا نهائياً بضياع الإسلام من الأندلس!!.

ذكر الله ـ هنا \_ يمنع من هذا الضياع ، يقول الله جل شأنه :

 <sup>(</sup>۱) كز الشيء - كزازة وكزوزة - يبس وانقبض من البرد . ورجل كز اليدين : بخيل .
 (۲) أبو عبد الله الصغير آخر ملوك غرناطة الإسلامية .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقَيْتُمْ فَئَةً فَاثْبَتُوا وَاذْكُرُوا الله كَثْيُراً لَعَلَكُمُ تَفْلُحُونَ ﴾ [الأنفال: ١٥].

قد يكون الذكر ركناً في الدين عندما يهمس الشيطان في قلبك : ارتكب هذه الحماقة ، افعل هذا الشر ، اسقط في هذه الشهوة ..

لكن نداء الإيمان يقول لك : أتق الله ، إن الله قيوم على الناس ، إن الله رقيب على العباد ، احذر القائم على كل نفس بما كسبت .

هذا المعنى هو قوله جل شأنه : ﴿ إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله و جلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون ﴾ [الأنفال : ٢].

وهذا هو معنى الحديث الشريف: « سبعة يظلهم الله فى ظله يوم لا ظل إلا ظله » ومن هؤلاء السبعة: « ورجل طلبته امرأة ذات منصب وجمال فقال إنى أخاف الله » (١).

« هناك ذكر \_ أيضاً يكون ركناً في الدين \_ وهو ما يجعلك تثق في أن الله لن يخذلك وأنت تعمل له ، لن يضيعك وأنت تتوكل عليه ، لن يت كك وأنت تستجير به وتنتظر منه .. وهذا معنى قوله جل شأنه : ﴿ الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ [الرعد: ٢٨].

الذكر هنا سناد حقيقى للتوكل على الله والاعتماد عليه والاستمداد منه والثقة فيه ، إن الآخرين قد يعتمدون على بشر ، والبشر يموتون أو يضعفون ، لكنك تعتمد على الله ، والله لا يموت : ﴿ وتوكل على الحمى الذي لا يموت وسبح بحمده وكفى به بذنوب عباده خبيراً ﴾ [ الفرتان :

وجدت ــ وأنا أدرس الذكر في القرآن الكريم ــ أن أساس الذكر

 <sup>(</sup>١) رواه البخارى فى الأذان ـــ باب من جلس فى المسجد ينتظر الصلاة وفضل المساجد
 ١٩٨/١ ومسلم فى الزكاة ـــ باب فضل إخفاء الصدقة ٩١/٣ .

هو معرفة الله بمعرفة أسمائه الحسنى وصفاته العُلى معرفة صحيحة ، وقد لاحظت في آيات التشريع وفي آيات وصف الكون حشداً من أسملح الله الحسنى ما ذكر إلا لحكمة ، لأنه \_ فعلًا \_ نوع من التذكير نحتاج إلى فهمه .

مثلًا المهاجر في سبيل الله دفاعاً عن دينه أو طلباً للنجاة بإيمانه أو سعياً لتكوين دولة للإسلام في مكان آخر ، ماذا يرجو هذا المهاجر ؟ .

ينتظر من الله الخير ، في نفسه اشتياق إلى حالة أحسن وأمل في أن الله يعطى العطاء الأوفى .

نجد هذا المعنى مرتبطاً باسم من أسماء الله الحسنى أو بصفة من صفاته العلى ، قال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ هَاجِرُوا فَى سَبِيلَ الله ثُم قَتْلُوا أَو مَاتُوا لِيرَوْقَنِهُمُ الله رَزْقاً حَسَناً وإن الله لهو خير الرازقين . ليدخلنهم مدخلًا يرضونه وإن الله لعليم حليم ﴾ [الحج: ٥٥، ٥٥].

الآيات وصفت رب العالمين بأنه خير الرازقين ، وبأنه : عليم حليم .

ثم مضت الآیات تقول : ﴿ ذلك ومن عاقب بمثل ما عوقب به ثم بغی علیه لینصرنه الله إن الله لعفو غفور ﴾ [الحج: ٦٠] .

قد تهاجر \_ كا حدث للمسلمين \_ وتقاتل المشركين من موطنك الجديد ، فكن عدلًا وأدٌ ما عليك ، العفو من شيم الكرام ، كن مع الآخرين على نحو ما ذكرت الآية من وصف لله : ﴿ إِنَّ الله لعفو غفور ﴾ .

ثم مضت الآيات تقول: ﴿ ذلك بأن الله يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وأن الله سميع بصير ﴾ [الحج: ٦١] أجزاء من النهار تَسُودُ بعد أن كانت بيضاء وتتحول إلى ليل في الشتاء ، وأجزاء من الليل كانت سوداء تبيض وتتحول إلى نهار في الصيف !! هكذا رب الليل والنهار يصنع بالعالم ﴿ يولج الليل وأن الله سميع بصير ﴾ .

ثم تمضى الآیات فتقول : ﴿ ذلك بأن الله هو الحق وأن ما یدعون حطب الغزالی – المجلد الثانی من دونه هو الباطل وأن الله هو العلى الكبير ﴾ [الحج: ٦٢].

ثم يُعرفك بالله عن طريق النظر في الكون : ﴿ أَلَمْ تَوَ أَنَّ اللهُ أَنْوَلَ مَنَ السّماء مَاء فتصبح الأرض مخضرة إن الله لطيف خبير . له ما في السموات وما في الأرض وإن الله لهو الغنى الحميد . ألم تو أن الله سخو لكم مافي الأرض والفلك تجرى في البحر بأمره ويمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه إن الله بالناس لرؤوف رحيم ﴾ [ الحج : ٦٣ – ٢٠] .

وجدت أنه في سبع آيات متتابعة نحو خمسة عشر اسماً من أسماء الله الحسنى ، تُذكّر به وبعظمته وبجلاله وبنعمته وبفضله . هذا عندما يوصف الكون والحياة ، بينا نجد أن تعريف الناس بالله قد يوجد وهو يؤرخ للحياة ، فمثلًا يقول الله : ﴿ سل بني إسرائيل كم عاتيناهم من آية بينة ومن يبدل نعمة الله من بعد ما جاءته فإن الله شديد العقاب ﴾ [البقرة:

كلمة : ﴿ وَمَن يَبِدُلُ نَعْمَةُ اللهُ مَن بَعِدُ مَا جَاءَتُه ﴾ شرط . ما جواب الشرط ؟.

جواب الشرط: يعاقبه الله ً.

لكن الجواب هنا يحذف ويأتى اسم من أسماء الله أوصفة من ضغات الله: ﴿ وَمَنْ يَبِدُلُ نَعْمَةُ اللهُ مَنْ بِعَدْ مَا جَاءَتُهُ فَإِنْ اللهُ شَدِيدُ العَقَابُ ﴾ !! . مثال آخر ..

المسلمون يعتزون بدينهم، والكافرون يضحكون من هذا الاعتزاز: ﴿ إِذْ يَقُولُ المُنافَقُونُ وَالَّذِينَ فَى قَلُوبِهِم مُرضَ غُرَ هُؤُلَاء دينهم ﴾ فيكون الرد الإلهي: ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللهِ فَإِنْ اللهِ عَزِيز حَكِيمٍ ﴾ [الأنفال: ٤٩].

أصل الجواب : ومن يتوكل على الله ينصره الله ، يأخذ بيده ، يعز جانبه ..

طوى هذا الجواب ، وذكر بعض أسمائه الحسنى : ﴿ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَىٰ اللهِ فَإِنْ اللهِ عَزِيزِ حَكْمٍ ﴾ !! .

ختام الآیات القرآنیة بأسماء الله الحسنی لیس ختاماً عشوائیاً ، وإنما هو ختام مقصود به ربط الناس بربهم .

وهذا متجده في كثير من الآيات \_ بل كل آيات القرآن على هذا النحو \_ فمثلًا في سورة البقرة تقرأ قوله تعالى :

﴿ وَلا تَجْعَلُوا الله عَرْضَة لأَيَّانَكُم أَن تَبُرُوا وَتَقُوا وَتَصَلَّحُوا بَيْنَ النّاسُ وَالله سَمِيعَ عَلَيم . لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم والله غفور حليم . للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر فإن فاءوا فإن الله غفور رحيم . وإن عزموا الطلاق فإن الله سميع عليم . والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كن يؤمن بالله واليوم الآخر وبعولتهن أحق بردهن في ذلك إن أرادوا إصلاحاً ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة والله عزيز حكيم ﴾ [البقرة: ٢٢٤ – ٢٢٨].

هنا صيغت الأحكام بطريقة تربط المسلمين بربهم ، وتجعل رقابتهم لله مستمرة .

فى اعتقادى لو أن أمتنا مشت مع كتابها فى وصفه لرب العزة ، وفى تشريعه للعباد ، وفى حديثه عن الكون وآفاق العالمين ، وفى تذكيره للناس على النحو الذى عرضناه لأمكن عمل منطق علمى أشرف من المنطق الذى يسود العالم الآن .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

# الخطبذالت انيز

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عبادة ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٦، ٢٠].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام النبيين وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعــد ..

أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل .

واعلموا أيها المسلمون أن ديننا هذا دين قيم ، وأنه لا يعرف نفاسته البُله والجهال ، وإنما يحتاج إلى علماء راسخين ليسدركوا حقائقه ويبصروا بها الناس . فإن عبادة شريفة كذكر الله وقعت بين أصابع ملوثة أو أفكار هازلة فجعلت من الذكر ما يسمى ـ فى عرف بعض المغفلين \_ الرقص الدينى !! .

كيف يكون في الإسلام رقص ديني ؟! .

هذا الدين الذى حرَّر العقل الإنسانى من الخرافة ، وحرر القلب الإنسانى من الهوى ، وحرَّر السلوك الإنسانى من العوج ، هذا الدين الذى قال للإنسان : لا تضع قدمك إلا حيث تعرف : ﴿ ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

هذا الدين الذي قال هذا الكلام و جدنا الأمة التي تنتسب إليه تعمل على أساس أنها لن تحاسب لا على سمع ولا على بصر ولا على فؤاد ، فهي تمشي

تخبط خبط عشواء فى كل شىء ، وحولت ذكر الله إلى بعض أوراد ما أنزل الله بها من سلطان أو إلى أحفال رقص يفقد الناس فيها عقولهم ووقارهم وكرامتهم .

طبعاً الإسلام لا يعرف هذا ، لأن الآيات الأولى فيه تقول للإنسان : ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق . خلق الإنسان من علق . اقرأ وربك الأكرم . الذي علم بالقلم . علم الإنسان مالم يعلم ﴾ [العلق: ١ ـ ٥].

والعجيب أن الدين الذي يبدأ الآيات الأولى فيه بالقراءة والقلم يتحول أتباعه إلى جماهير من الأميين يزحمون العالم الثالث، لا ثقافة لهم، ولا ارتقاء، ولا نضارة في الفكر، ولا تنظيم لمقدمات، ولا معرفة لمنطق طبيعي!!.

لماذا ؟ لأنهم جهلوا دينهم .

قلت : كما أن السمك يموت إذا خرج من الماء \_ لأن حياته فى الماء \_ أو كما أن الإنسان يموت أو يختنق إذا ضاع منه الهواء \_ لأنه لا يحيا بدون هواء \_ فكذلك الإسلام ، ما يمكن أن ينتعش وأن يقوى إلا بأدواته التى سمعتم أجزاء منها .

ذكر الله فى الكون وفى الحياة وفى التاريخ وفى التشريع وفى كل شىء كيف : يختفى هذا الذكر ويتحول إلى شطح ونطح وقفز ووثب وعودة إلى الوثنيات التى يمثلها الهنود عبدة القردة وما إلى ذلك ؟! .

أحب أن أوجه النظر إلى أن النضج الفقهى أساس لفهم الإسلام ولعرضه ، ممكن عندما ينضج العنب أن يحول إلى زبيب ويبقى له قدر من القيمة الغذائية بعد أن يجف ، ممكن بعد أن ينضج البلح أن يتحول إلى تمر وتكون له قيمة غذائية جيدة وهو تمر ، لكن ما الحال إذا جفف البلح وهو أخضر ؟ لا يصلح ..

ما الحال إذا جفف العنب قبل أن ينضج ؟ لا يؤكل .

هناك عقول إسلامية جففت قبل أن تنضج !! .

لا يمكن أن يصلح لشيء هذا النوع من الناس سواء كبر منصبه أو قل ، لأن الإسلام علم لا ينتهي .

كان نبى الإسلام عليه الصلاة والسلام نموذجاً فريداً عندما قال \_ كا أمره ربه \_ : ﴿ رب زدنى علماً ﴾ [طه : ١١٥] وموسى عليه السلام \_ وهو من أولى العزم \_ قيل له هناك من يعرف أكثر منك . اجتهد الرجل وذهب وهو يقول : ﴿ لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضى حقباً ﴾ [الكهف : ١٠] ما أزهد المسلمين في العلم ، ما أقل عناية المسلمين بالعلم ، ما أشيع الخرافات والأوهام بين المسلمين !! .

الذكر الحقيقى ليس شقشقة لسان ، وليس عمل الفم وهو يمضغ الكلام ، إنما الذكر الحقيقى لله : قلب ينبض بمشاعر الرغبة والرهبة ، ويمشى على الأرض وهو يرنو إلى السماء ، يخشى ربه ويرجو منه الوقار ، وينتظر عنده الحير ، ويؤمل فى الدار الآخرة يوم اللقاء .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر (١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لِنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَي قُلُوبِنَا غُلَا لَلْذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠].

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءً ذَى الْقَرْبِي وَيَنْهِي عَنَ الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠].

أقم الصلة ...

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

## نَفَحَانَ الرَّحَمَةِ وَنُشْرَيَانِ الْحَكِيرِ خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن مجِمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فقد كان سلفنا الأول مرتبطا بالقرآن الكريم على نحو يجدى عليه فى الدنيا والآخرة ، كان إذا قرأه أو سمعه تدبره ، فنزلت الآية على عقله هُدى وضياءً ، ونزلت على قلبه برداً وسلاما ، ولا يزال من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين يقرأون القرآن على هذا النحو .

إن الله فاوت بين الناس فيما منحهم من مواهبة ، قد تكون هناك أصوات حسنة ، وقد تكون هناك أصوات معتادة ، الذى هُدى إلى ألفاظ الأذان من صحابة النبى عليه الصلاة والسلام رجل وضيء القلب ، عظم الإيمان ، بلغ من صفائه أن نضح قلبه بإلهام من الوحى الأعلى ، ومع ذلك فإن كلمات الأذان \_ كا عُرِضت على النبى عليه الصلاة والسلام \_ تخير لها عليه الصلاة والسلام من يؤديها بصوت رقيق ، فاختار بلال بن أبى رباح وقال : « فإنه أندى صوتا » (١)

<sup>(</sup>۱) هذه العبارة وردت ضمن حديث طويل رواه أبو داود فى سننه فى كتاب الصلاة \_ باب كيف الأذان ٢٩/٢ والترمذى فى أبواب الصلاة \_ باب ما جاء فى بدء الأذان ، وقال : حديث حسن صحيح ٢٣٢/١ وابن ماجه فى كتاب الأذان \_ باب بدء الأذان ١٣٢/١ وأحمد ٤٣/١ والمارمى فى كتاب الصلاة \_ باب فى بدء الأذان ٢٨٦/١ . والصحابى الذى هدى إلى ألفاظ الأذان هو عبد الله بن زيد بن عبد ربه بن ثعلبة الأنصارى الحزرجى أبو محمد المدنى صحابى مشهور مات سنة اثنتين وثلاثين وقبل استشهد بأحد .

والقرآن الكريم يقرؤه الكثيرون ، ولعل البعض أن يكون أندى صوتا من الآخر ، هذه مواهب ، ولعل البعض يكون بعمق إخلاصه ، وصدق أدائه ، وحلاوة ترتيله أسبق إلى القلوب ، فهو يملؤها خشوعا لله ، واستجابة لتوجيهاته ، وكما قيل : الخط الحسن يزيد الحق وضوحا ، والكتاب المطبوع طبعا حسنا يمكن أن يعرض فيه الحق عرضا مغريا بالقبول . هذا شيء نذكره بين يدى كلام عن أثر القرآن في نفوس المستمعين .

قرأت أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه خرج يَعُسُّ (۱) بالمدينة ذات ليلة ، فمر بدار رجل من المسلمين ، فوافقه قائما يصلى ، فوقف يستمع قراءته فقراً ﴿ والطور ﴾ حتى بلغ ﴿ إن عذاب ربك لواقع . ماله من دافع ﴾ قال : قسم \_ ورب الكعبة \_ حق . فنزل عن حماره \_ هكذا يقول ابن أبى الدنيا \_ واستند إلى حائط ، فمكث مليا ثم رجع إلى منزله ، فمكث شهراً يعوده الناس لا يدرون ما مرضه (۲) .

هذا رجل رقيق القلب ، شديد الإحساس بخشية الله ، شديد التكبير لما يقع منه من أخطاء ، فهو يظن أن أخطاءه جبل إذا انهد على رأسه أودى به ، فهو لذلك هياب من الوعيد الإلهى .

هذا شيء ينبغي أن يذكره المسلمون عندما يستمعون إلى القرآن ، وتمر بهم آيات كثيرة فيها الوعيد الشديد ومع ذلك فكأن القلوب مغلقة بالرصاص أو بالجديد لا يخشع أحد ، ولا يكترث أحد ، كأن القرآن يتلى بين من لا يعى !!

ندع سيدنا عمر بن الخطاب رضى الله عنه وخشيته لله عز وجل التى جعلته بمرض عندما أحس كأن لفحاً من الوعيد الإلهى قد يصيبه مع أنه رجل من المبشرين بالجنة ، ندع هذا لنرى كلاما آخر فيه بشريات ، فالناس تحب البشريات أكثر مما تحب عناصر الرهبة والتخويف ..

<sup>(</sup>١) يعس بالمدينة : أي يطوف بالليل يحرس الناس ، ويكشف أهل الربية .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا ، قاله ابن كثير في تفسيره : ٧ /١٠٦ .

يروى الحاكم عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه أنه قال: إن في سورة النساء لحمس آيات ما يسرنى أن لى بها الدنيا وما فيها: ﴿ إِنَّ الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجرا عظيما ﴾ و ﴿ إِن تَجتبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم وندخلكم مدخلا كريما ﴾ و ﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ و ﴿ ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما ﴾ و ﴿ ومن يعمل سوءا أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفورا رحيما ﴾ (١) .

وقال ابن عباس رضى الله عنهما: ثمان آیات فی سورة النساء هن خیر لحده الأمة بما طلعت علیه الشمس وغربت: ﴿ یرید الله لیبین لکم ﴾ ، ﴿ والله یرید أن یتوب علیکم ﴾ ، ﴿ یرید الله أن یخفف عنکم ﴾ ، ﴿ اِن تَجْتَبُوا كَبَائِر مَا تَنْهُونَ عَنْهُ نَكْفُر عَنْكُم سَیئاتکم ﴾ ، ﴿ إِن الله لا یغفر أن یشرك به ﴾ ، ﴿ إِن الله لا یظلم مثقال ذرة ﴾ ، ﴿ ومن یعمل سوءا أو یظلم نفسه ﴾ ، ﴿ ما یفعل الله بعذابکم ﴾ (۲) .

وعندما كنت أخطب فى مسجد عمرو بن العاص كنت قد وصلت إلى هذه الآيات فيما أذكر ، وأظننى شرحتها أو أحصيتها ، فقلت : نعاود الحديث فى نفحات الرحمة ، وبشريات الخير ، وآفاق الأمل التى نحتاج إليها ، لعلها تدفعنا إلى أن نقبل على ربنا ، وأن نطيع أوامره ونسير على صراطه المستقيم .

ونحن نشرح بإيجاز هذه الآيات دون ترتيب ، وإنما نريد أن نتبع المعنى ، ونريد أن نأخذ الثمرات ما اقترب منها لأيدينا .

آیة ﴿ إِنَ الله لا یغفر أَن یشرك به ویغفر ما دون ذلك لمن یشاء ﴾ تجعلنا نصحح خطأ شائعا بین الناس و هو أن كل معصیة هی دون الشرك .

 <sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدرك \_ كتاب التفسير : ٣٠٥/٢ . وقال : هذا إسناد صحيح إن
 كان عبد الرحمن سمع من أبيه ، فقد اختلف في ذلك .

<sup>(</sup>٢) انظر القرطبي : الجامع لأحكام القرآن : ١٦١/٥ .

وهذا كلام يحتاج إلى تصحيح وتنقيح ، لماذا ؟ لأن هناك معاصى قد تكون مساوية للشرك تماما ، وقد تكون أشد

أولاً : ما هو الشرك ؟

أن يؤمن بعض الناس بالله ، ويؤمنوا مع ذلك بآلهة أخرى يستشفع بها إليه ، يزعمونها أولادا ، يزعمونها آباءً ، يزعمونها ملائكة كجبريل ارتفعوا به ـــ وهو روح القدس ـــ إلى أن يكون إلها .

هذا شرك ، لكن ألا ترون أن هذه المعصية الكبيرة التي لا تغتفر هي دون الإلحاد في الألوهية ؟

واحد شيوعى ، أو واحد من المنتسبين إلى الحضارة المادية فى الغرب يقول : لا إله ، هل هذا مشرك ؟ هذا ليس بمشرك ، هذا معطل ، هذا شر من المشرك ، ومعصيته وإن كانت شركا أو مساوية للشرك فلا غفران لها بتاتا .

هناك شيء آخر يساوى الشرك تماما وهو رفض مبدأ السمع والطاعة ، أو رفض مبدأ الحضوع لله ، إبليس كان يعرف أن الله موجود ، وكان يعرف أن الله واحد ، ولكنه \_ مقبوحا مطرودا \_ قال الله : لا أطبعك ، لا أسمع أمرك ، لا أنقذ لك طلبا ، فهو يعرف الله ، ويعرف أنه واحد ، ويكلم الله ، لكن أى كلام ؟ كلام من رفض مبدأ السمع والطاعة .

ديننا يسمى الإسلام ، ومعنى الإسلام : التسليم لله ، الاستسلام التوجيهات الله ، ليس لى مقترحات أغير بها أمر الله أو نهيه ، معنى الإسلام : الاستسلام والحضوع ، فليست لى إرادة أمام إرادة الله ، وفى الحديث : « لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به » (١) .

فمن رفض مبدأ السمع والطاعة فهو مساوٍ للمشركين تماما ، ولذلك قال علماؤنا \_ وصدقوا فيما قالوا \_ : إن من رفض واجبا ، أو استياح

<sup>(</sup>١) قال الألباني : إسناد ضعيف رجاله ثقات غير نعيم بن حماد : ضعيف لكان خطته وقد المهمه بعضهم انظر كتاب السنة لابن أبي عاصم : ١٢/١ .

محرما فإنه خرج بهذا عن مبدأ السمع والطاعة ، جحوده للواجبات ، واستباحته للمحرمات تجعله منسلخاً عن الإسلام .

فمن قال : إن عقوبة الزنا وحشية ، أو إن عقوبة السرقة وحشية فهذا القائل انسلخ عن مبدأ السمع والطاعة ، وأصبح زميلا لإبليس فى رفضه لأوامر الله .

إذاً التدين الحق : إيمان بالله الواحد ، وإقامة العلاقة به على مبدأ السمع والطاعة .

هنا شيء ، قد تقوم العلاقة على مبدأ السمع والطاعة ، ولكن ينهزم الإنسان أمام شهوة غالبة ، أو أمام عقبة طارئة ، أو تنزلق قدمه في طريق لم يحسن السير فيها ، أو ما إلى ذلك من أنواع المخالفات .

ما دام مبدأ السمع والطاعة مقررا فى نفس المسلم فإن أخطاءه لا تخرجه عن دين الله ، ولنضرب لذلك مثلا ..

روى البخارى فى صحيحه عن عمر بن الخطاب أن رجلا على عهد النبي على كان اسمه عبد الله وكان يلقب حمارا ، وكان يضحك رسول الله على على النبي على كان النبى على الله وكان يلقب حمارا ، وكان يضحك رسول الله على النبى على النبى على النبى على الله على الله على الله النبى الله على الله على الله على الله على الله على الله ورسوله » (١) .

أنا عندما قرأت الحديث ترددت فيه ، وبدأت أغلغل البصر في معناه ولا أدرى ، أسأل نفسى : كيف يحب الله ورسوله ثم يشرب الخمر ؟!

وبدأت أدرس، وأتتبع التجارب، وأذكر أحوال الناس قديما وحديثا، ثم انتهيت إلى ما أذكره لكم، وهو أن بعض الناس قد يتعطل من إرادته شيء خطير يسبب الإدمان، يقول الطبيب لمن يشرب الدخان: ضررك وموتك في هذا، ومع ذلك يشرب، وقد رأيت أحد الشيوخ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى فى الحدود ــ باب ما يكره من لعن شارب الحمر وإنه ليس بخارج من
 الملة ۱۹۷/۸ .

الكبار \_ وهو من بلدنا \_ أصيب بشلل ، فذهبت إليه ، وسمعته يرجو الطبيب \_ وقد حرم عليه التدخين تحريما باتا \_ أن يأذن له فى سيجارة أو فى سيجارة أو فى سيجارتين ، والدكتور يأبى ، والشيخ يرجو ويتوسل ويلح !! فاستغربت ثم علمت أن الإدمان قد يعطل شيئا أو يصيب جانبا فى المخ بالشلل فما يحسن الإنسان التصرف !! .

وقلت يوما لرجل يسكر: لم لا تدع السكر ؟ فبكى وقال: ادع الله لى ! فأدركت أن الرجل مؤمن وأن مشيئته معطلة ، وتذكرت ما روى عن عيسى عليه السلام « .. ولا تنظروا فى ذنوب الناس كأنكم أرباب ، وانظروا فى ذنوبكم كأنكم عبيد ، فإنما الناس مبتلى ومعافى ، فارحموا أهل البلاء ، واحمدوا الله على العافية » (١) .

وتذكرت أن رجلا (٢) فى جند سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه أخذ متهما بسكر \_ وله شعر يدل على أنه يعشق الخمر (٣) \_ وحبس فى بيت سعد ، فلما هاجت ريح الجهاد (٤) ، ودارت رحى المعركة ، كاد الرجل يجن فى سجنه ، وتوسل إلى امرأة سعد يقول لها (٥) : هل لك إلى خير ؟ قالت : وما ذاك ؟

قال: أن تخلين عنى وتعيرينى البلقاء \_ وهى فرس سعد \_ فلله على ان سلمنى الله أن أرجع إليك حتى أضع رجلى فى قيدى ، فأبت ، فقال: كفى حزناً أن ترتدى الحيل بالقنا \* وأترك مشدوداً على وثاقيا إذا قمت عناً فى الحديد وأغلقت \* مصارع دونى قد تصم المناديا فرقت له امرأة سعد وأطلقته وأعطته البلقاء فرس سعد فركبها وحمل على المشركين .

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ في كتاب الكلام ـــ باب ما يكره من الكلام بغير ذكر الله ٩٨٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) هو أبو محجن الثقفي .

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن الأثير في الكامل : ٣٣١/٢ وهو :

إذا مت فادفنى إلى أصل كرمة « تروى عظامى بعد موتى عروقها ولا تدفننسى بالفسلاة فإنسسى « أخاف إذا ما مت أن لا أذوقها (٤) أى فى غزوة القادسية سنة أربع عشرة .

<sup>(</sup>٥) انظر نفس المصدر .

المهم فى هذا أن الرجل قال كلاما من أثر إدمانه للسكر ، وهو قد تاب ، وتاب الله عليه ، والآية تقول : ﴿ إِنَّ الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ [ النساء : ٤٨ ]

لكن ما معنى كلمة « لمن يشاء » ؟ هل هي محاباة ؟

أولاً : من حق رب العالمين أن يعطى دون أن يقف بشر ليقول له : لم ؟ هو الملك ، ما دخلك أنت ؟

لكن الحقيقة أن المقصود بكلمة « لمن يشاء » أنه عليم بالناس ، بطوايا صدورهم ، بحنايا قلوبهم ، عليم بالشخص الذى صدرت عنه المعصية ، هل كان مغلوبا على أمره ؟ هل كانت هناك ملابسات تخفف الحكم عليه ؟

الله هو العليم بالناس ، وهو الذي يدرى بدقة من هو أهل مغفرته ، ومن هو أهل طرده من رحمته ، وعلى هذا نفهم معنى الحديث القدسى : « يا ابن آدم إنك ما دعوتنى ورجوتنى غفرت لك على ما كان فيك ولا أبالى ، يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتنى غفرت لك ولا أبالى ، يا ابن آدم لو أتيتنى بقراب الأرض خطايا ثم لقيتنى لا تشرك بى شيئا لأتيتك بقرابها مغفرة » (١) .

هذا الحديث محكوم بأن هذا عبد يدعو ويرجو ويؤمن ويعرف ربه معرفة حسنة ، ولكن قد تقع منه أخطاء يسكب الدمع عليها ويتألم لانزلاقه إليها ، فهو مسلم ، ولاشك في إسلامه .

إن الذي يجزم بطرده من رحمة الله هذا الذي يكفر بالله ، وينكر وجوده ، أو يشرك بالله ، أو يستبيح وجوده ، أو يشرك بالله ، أو يجحد معلوما من الدين بالضرورة ، أو يستبيح محرما رفض الإسلام أن يقع الناس فيه ، أو يسقط واجبات أمر الله العباد أن يؤدوها ، أو يرفض مبدأ السمع والطاعة .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذى فى أبواب الدعوات ـــ باب ما جاء فى فضل التوبة والاستغفار وما ذكر من رحمة الله لعباده ـــ وقال : هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه (تحفة الأحوذى ٥٢٥/٩ ) وأحمد فى المسند ١٦٧/٥ والدارمي فى الرقاق ــ باب إذا تقرب العبد إلى الله ١٤/٢ .

هذا أساس للآيات الخمس التي ذكرها عبدالله بن مسعود رضى الله عنه ، ثم تجيء الآيات الأخرى بعد ذلك مكملة للمعنى الذي درنا حوله الآن .

الآية الأولى من الآيات الخمس ﴿ إِن تَجْتَنَبُوا كَبَائُر مَا تَنَهُونَ عَنْهُ اللَّهِ النَّهِ مَا تَنْهُونَ عَنْهُ اللَّهِ النَّاءِ : ٣١ ] نكفر عنكم سيئاتكم وندخلكم مدخلا كريما ﴾ [ النساء : ٣١ ]

ما هي الكبيرة ؟ الكبيرة ما ورد في الإسلام مقرونا بلعن ، أو مقرونا بوعيد شديد ، أو مقرونا بعقاب فيه رهبة وفيه تخويف ، هذه هي الكبيرة .

والكبائر كثيرة ، فإذا برئ الإنسان من هذه الكبائر وابتعد عنها ، ثم وقعت منه صغائر \_ والصغائر كثيرة \_ فإن الله يغفر لعباده الصغائر فضلا منه ﴿ إِنْ تَجْتَنْبُوا كَبَائُر مَا تَنْهُونَ عَنْهُ نَكُفُر عَنْكُم سيئاتكم وندخلكم مدخلا كريما ﴾ [ النساء : ٣١ ]

وهذا يجعل أدب الإسلام يسيطر علينا عندما نرى بعض المخطئين ، فما يجوز أن نتهمهم بالفسوق والكفر لأنهم ارتكبوا أشياء هي صغائر ، وهذه الصغائر مغتفرة يوم يجتنبون الكبائر .

والآية الأخرى: ﴿ إِن الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجرا عظيما ﴾ [النساء: ٤٠]

ما أظن أحدا يخاف من الله ظلما ، فإن الله عَدْل ، وإذا سألتنى قلت : والله نحن نخاف من العدل ، لأننا إذا عوملنا بالعدل ما ننجو من العقاب ، ماذا لو قيل لك : أنت أطعت ، وأنا أطعمت وسقيت وكسوت وآويت ؟

فبقدر ما كسوتك وآويتك وأطعمتك وسقيتك تذهب العبادات التى عبدتنى بها ، وتبقى عريان بعد ذلك تحتاج إلى الفضل الإلهى !!

إننا لو عوملنا بالعدل هلكنا ، لأننا في الحقيقة فقراء إلى فضل الله ، وإلى عفو الله ، وإلى رحمة الله ، وإلى مغفرة الله ، ممكن جدا أن نعامل بالعدل فتطيش كفتنا ويضيع عملنا ، فنحن من ناحية العدل موقنون بأن الله عدل ، ولكن الحاجة الملحة هي أن نكون أهلا لفضل الله وعفوه ورحمته ، وهذا العفو ، وهذه الرحمة ما يلقاها متكبر .

وأنا أنبه المتدينين إلى أن يكونوا أصحاب قلوب رقيقة خصوصا مع من لا يزالون فى الظلمات ، فإن رسول الله عليه « حدّث أن رجلا قال : والله لا يغفر الله لفلان ، وإن الله تعالى قال : من ذا يتألى على أن لا أغفر لفلان ، فإنى قد غفرت لفلان وأحبطت عملك » (١).

هذا سببه أن بعض المتعبدين عنده قسوة غريبة ، أو يظن أنه ببعض العبادات \_ التى قام بها هو \_ قد ملك على الله خزائن الرحمة وأبواب الجنة !! وهذا خطأ فاحش ، وإلى هذا يشير ابن عطاء الله السكندرى فى حكمته : « معصية أورثت ذلا وانكسارا خير من طاعة أورثت عزا واستكبارا » .

الآية الأخرى: ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ سُوءًا أُو يُظْلُمُ نَفْسُهُ ثُمْ يُسْتَغْفُرُ اللهُ عُفُورًا رَحْيُمًا ﴾ [ سورة النساء : ١١٠ ]

ليس في الإسلام أكثر من أن الإنسان إذا اتسخ أن يغسل نفسه ، وقلب الإنسان كبدنه ، فكما أن البدن \_ على ظهر الأرض \_ يتعرض للغبار ولأتربة الجو ، وكما أن هناك أجهزة للعرق وللفضلات تجعل هذا الحسم محتاجاً باستمرار إلى التطهير والتنقية فكذلك القلب الإنساني يحتاج باستمرار إلى التطهير .

وعندما تخطىء لا تذهب إلى بشر لتقول له: أنا أخطأت فاغفر لى \_\_ كما يوجد فى بعض الديانات \_ لا ، أنت أخطأت أنت الذى ترجع إلى ربك وتصطلح على سيدك ، وتستأنف حياة أنقى وأرقى .

الآية الخامسة : ﴿ وَلُو أَنهُم إِذْ ظُلُمُوا أَنفُسُهُم جَاءُوكُ فَاسْتَغَفُرُوا اللهُ وَاسْتَغَفُرُوا اللهُ واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما ﴾ [النساء : ٦٤]

هذه الآية كشفت عن مكانة النبى عَلَيْكُ وأن استغفاره للمخطئين باب عظيم إلى التوبة عليهم ورضوان الله الذي ينتظر لهم ، كان المنافقون \_ كما

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم فى البر والصلة والآداب ... باب النهى عن تقنيط الإنسان من رحمة الله تعالى
 ٣٦/٨

قال الله \_ : ﴿ وَإِذَا قَيْلَ لَهُمْ تَعَالُوا يَسْتَغَفُر لَكُمْ رَسُولَ الله لُووا رؤوسهم ورأيتهم يصدون وهم مستكبرون . سواء عليهم أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم إن الله لا يهدى القوم الفاسقين ﴾ [ المنافقون : ٥ \_ - ٦ ] .

لكن المفروض أن المؤمن يجيء إلى الله وإلى الرسول عليه الصلاة والسلام ــ وكان ذلك في حياته عليه فيسأل ربه الرضا، ويطلب من نبيه عَيْلِيَّةٍ أن يغفر الله له .

وقد كان النبى عليه الصلاة والسلام يدعو لأهل الطاعات ، فإذا جاءه رجل بزكاة دعا له تنفيذاً لأمر الله : ﴿ خد من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم والله سميع عليم ﴾ [ التوبة : ١٠٣ ] .

كلمة « وصل عليهم » أى ادع لهم ، فعن عبد الله بن أبى أوفى رضى الله عنهما قال : « كان النبى عَلَيْكُ إذا أتاه رجل بصدقة قال : اللهم صل على آل فلان ، فأتاه أبى فقال : اللهم صل على آل أبى أوفى » (١) ، ومعنى الصلاة : المغفرة والبركة والثناء ورفعة الدرجة .

هذه هى الآيات الحمس التى اتفق ابن مسعود رضى الله عنه مع ابن عباس رضى الله عنهما على أنها من مفاتيح الرجاء ومن أبواب الرحمة ، وزاد ابن عباس رضى الله عنهما ثلاث آيات متتابعات هى : ﴿ يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم ويتوب عليكم والله عليم حكيم ﴾ [ النساء : ٢٦ ] .

القرآن الكريم نزل ليجعل الأمة الإسلامية امتدادا للنبوات القديمة \_ لنوح وموسى وعيسى \_ فى العقائد وأصول الإيمان ومكارم الأخلاق ، أما الفروع الفقهية ، والشرائع العملية فقد قال الله تعالى : ﴿ لَكُلُّ جَعَلْنَا منكم شرعة ومنهاجا ﴾ [ المائدة : ٤٨ ] .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الدعوات ــ باب قول الله تعالى وصل عليهم ٩٠/٨ ومسلم فى الزكاة ــ باب الدعاء لمن أتى بصدقته ١٢١/٣ .

قد تختلف الأديان من ناحية الفروع ، أما الأديان من ناحية الأصول فهى متفقة ، فأتباع موسى غير يهود العصر الحاضر ، وأتباع عيسى غير نصارى العصر الحاضر صلتهم بموسى نصارى العصر الحاضر صلتهم بموسى وعيسى صفر ، أما نحن فأتباع موسى وعيسى ومحمد عليهم جميعا الصلاة والسلام .

والآية الثانية : ﴿ والله يريد أن يتوب عليكم ويريد الدين يتبعون الشهوات أن تميلوا ميلا عظيما ﴾ [ النساء : ١٧ ] .

الله جل جلاله فى دينه ومراده من خلقه وهديه وأمره ونهيه إنما يريد أن يرفع مستوانا ، وأن يزكى سرائرنا ، وأن يبيض صحائفنا ، أما غيره فيريد أن يزيغ بنا ، وأن نعوج عن الحق ، وأن نلوث بالأقذاء بواطننا ، وأن يبعدنا عن ربنا وولى نعمتنا .

الآية الثالثة: ﴿ يريد الله أن يخفف عنكم وخلق الإنسان ضعيفا ﴾ [ النساء : ٢٨ ] .

رعاية للضعف البشرى ، رعاية لأننا خلقنا من طينة هذه الأرض ، رعاية لما يغلب غرائزنا من نزوات السوء ، رعاية لذلك كله عاملنا رب العالمين بهذه السماحة ، يضاعف الحسنات ، ويغفر السيئات ، ويغفر ما دون الشرك ، ويفعل الكثير رحمة منه بعباده : ﴿ ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلما فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم ﴾ وغافر : ٧] .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

0 0 0

## الخطبذالت انبذ

الحمد لله موفق العاملين ، وأشهد أن لا إله إلا الله ولى المؤمنين ، وأشهد أن محمدا رسول الله سيد الأنبياء والمرسلين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعد:

عباد الله أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل.

أيها الإخوة: نريد وقد تحدثنا عن الذنب ومغفرته ، والعصيان والتوبة منه ، نريد أن يعرف المسلمون شيئا عن طبيعة الطاعة وطبيعة المعصية فى ديننا كما فسر ذلك المشتغلون بالتربية .

لماذا أشرح هذا ؟

لأن المخادعة بالدين أو بأداء الشعائر الشكلية أصبح شيئا في أخلاق المسلمين الآن ، لنضرب مثلا :

الشح رذيلة ، البخل معصية ، وفى الحديث : « اتقوا الظلم فإن الطلم ظلمات يوم القيامة ، واتقوا الشح فإن الشح أهلك من كان قبلكم حلوا على أن سفكوا دماءهم واستحلوا محارمهم » (١) .

وهل انتشرت الشيوعية وانتشر ضلال كثير في الأرض إلا لأن المبتلين بالفقر لم يجدوا عونا مسعفا من المبتلين بالغنى ، لم يجدوا معاملة عادلة إن عملوا ولا إعانة سخية إن تعطلوا .

البخل رذيلة ، فكيف نتخلى عن هذه الرذيلة ؟

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في البر والصلة والآداب \_ باب تحريم الظلم ١٨/٨ .

بالكرم، لا توبة منها إلا بالكرم، كيف؟ بتدريب النفس على العطاء، لأن الرسول عليا على العلم بالتعلم، وإنما الحلم بالتحلم . » (١) .

تُكلف العطاء تكن يوماً ما كريما ، قاوم شح نفسك تكن يوماً ما كريما ، فإذا حدث أن رجلا قال : الشح رذيلة والبخل معصية ، والعلاج أن أصوم غداً وبعد غد وأصوم ثلاثة أيام من كل شهر .

لا يصلح هذا ، فإن هذا تغطية للمرض وليس إزالة للمرض ، الكبر مرض والعناد مرض ، كيف يزولان ؟ أن تكون سمحا ، وأن ترفض العناد ، وأن تزهد في الجدل ، لكن إذا بقيت عنيدا ومجادلًا فهل يغني عنك أنك تصلى كثيرا أو تصوم كثيرا ؟ لا ، المرض كما هو ، كل ما حدث أن الوساخة النفسية غطيت ببعض الأوراق حتى لا تراها العين ، ولكن الذي يعلم السر وأخفى يعرف نفسك .

من هنا يجب أن نتعلم كيف نربى أنفسنا ، وكيف نبتعد عن كثير من الخطايا والهنات التي لا تليق بالمؤمنين ، والتي لا يغطيها — عند الله — أن تكثر الصلاة أو تكثر الصيام ، إنما تقبل الصلاة يوم تكون ممحاة (٢) ، تمحو سوء القول وسوء العمل ، وفحش القول وفحش العمل ، وردىء الخلق وردىء السلوك ، عندئذ تكون الصلاة تطهيراً ومغفرة ، أما انحناء الجسد وقيامه فإن هذا ما يصنع شيئا لتطهير الإنسان .

نحن نريد أن نعرض الإسلام بأخلاقنا وأحوالنا عرضا حسنا ، لأن التدين الشكلي أساء إلى ديننا وأساء إلى سمعتنا ، إن أسلافنا أتقنوا لغة لم يعرفوا غيرها : الخلق !! الخلق لغة عملية ، اتقنوا هذه اللغة فانفتحت لهم البلاد ودان لهم الناس ، صاحب الخلق يملك الكثير ، لكن يوم يتحول الدين إلى شكليات فإن أصحابه لن ينالوا شيئا به ، ولن يكسبوا خيرا من ورائه ، ولن يسدوا إليه يدا حسنة في شرح الصدور به ودك حصون الضلال باسمه .

<sup>(</sup>١) بقبة الحديث: « .. ومن يتحر الخير يعطه ، ومن يتق الشر يوقه » رواه الدرقضى فى الأفراد والخطيب البغدادى فى التاريخ وإسناده ضعيف كذا فى الجامع الصغير للسيوطى ( فيض القدير : ٢٣٢٨ ) وقال فى صحيح الجامع الصغير ( ٢٣٢٨ ) : حسن .

<sup>(</sup>٢) الممحاة : خرقة يزال بها الوسخ ، وقطعة من المطاط أو نحوه تستعمل لمحو الخط .

نريد أن نعرف ديننا معرفة صالحة ، وأن تكون أخلاقنا وأعمالنا شرحا عمليا صالحا لهذا الدين الذي شرفنا الله به .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (١)) .

﴿ رَبُّنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فَى قَلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبّنا إنك رؤوف رحيم ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله : ﴿ إِن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠].

أقم الصلاة

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر \_ باب، التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨١/٨ .

### نَظَرَات فِي سُورَة النِّسَاء (١) العناصر الخمسة التي تتكون منها سورة النساء خطبة الجمعة خطبة الجمعة

### بجامع عمرو بن العاص ۱۹۷٤/۳/۱۵ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فإننا نقف اليوم وقفة استهداء وتدبر أمام سورة النساء ، وسورة النساء سورة مدنية ، وهي السورة الثالثة في المصحف الشريف . وعلى عادتنا في التفسير الموضوعي نحاول أن نلتقط صورة سريعة لهذه السورة المباركة ، ونحاول أن نجمع ملامحها ونُقرِّب معانيها في هذه اللحظات القصار التي نؤدي فيها الخطبة .

بدأت السورة بقول الله جل شأنه \_ ﴿ بسم الله الرحم الرحم : الم أيها الناس اتقوا ربكم الذى خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالًا كثيراً ونساءً واتقوا الله الذى تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً ﴾ [انساء: ١] تفيد هذه الآية أن الازدواج طبيعة الأحياء ، ففي عالم النبات يوجد الذكر والأنثى ، وفي عالم الحيوان يوجد الذكر والأنثى ، بل إن القرآن الكريم وجه النظر إلى أن المادة نفسها تقوم على الازدواج ، قال تعالى : ﴿ ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون ﴾ [الذاريات: ٩٤] وظاهر من هذا الازدواج أن بقاء الإنسانية والحيوانية وامتداد العمران بهذا التكامل بين الذكورة والأنوثة ، كأن الأجناس المختلفة ما تمتد جيلًا بعد جيل إلا عن هذا الطريق \_ طريق التلاقى والازدواج : ﴿ سبحان الذى خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون ﴾ [يس: ٣٦] .

ولا يبقى متفرداً بوجوده، غير محتاج إلى آخر ـــ لأن ذاته تفردت بوجود أرقى من كل ما نفكر فيه ـــ إلا الله جلَّ شأنه الذى ﴿ لَمْ يَلَمُ وَلَمْ يُولُد . وَلَمْ يَكُنُ لَهُ كَفُواً أَحَد ﴾ [الإخلاص: ٣، ٤].

أما بقية الخلائق فإنها تقوم على هذا الازدواج ، فإن الإنسان يألف جنسه ، ويعيش معه ، وعن هذه المعايشة بين جنسين أو بين فردين من جنس واحد يتم امتداد الوجود .

والنظرة العامة لهذه السورة تجعلنا نلتقط عدة معان شاملة ، يمكن أن نقول : إن الصفحات الخمس أو الست الأولى فى هذه السورة تتحدث جميعاً عن قضايا الأسرة .

ثم بعد حديث عن العقيدة والأخلاق ، وبعد تنبيه إلى ضرورة تخليص النفس من الغش والرياء يبدأ في السورة حديث آخر عن أهل الكتاب ، يبدأ هذا الحديث من قوله تعالى : ﴿ أَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِن الكتاب بِشترون الضلالة ويريدون أن تضلوا السبيل . والله أعلم بأعدائكم وكفى بالله ولياً وكفى بالله نصيراً ﴾ [الساء: ٤٤ ، ٥٤] وأهل الكتاب الذين تحدثت عنهم هذه السورة : يهود ونصارى ، ولكلا الجنسين خصائص برزت عندما تحدث القرآن عن كلا الفريقين على حِدَة .

ثم نجد حديثاً ــ بعد ذلك ــ عن المنافقين ، وحديثاً آخر عن ضعاف الإيمان ..

وما الذي يبرز النفاق ويكشف خبايا المخادعين ؟ .

وما الذي يَعْجِم(١) أعواد المؤمنين ويبين الصُّلب منها والهَشّ ؟ .

أمران : الجهاد في سبيل الله ، والحكم بما أنزل الله .

وقد دارت السورة بعد ذلك على هذين الأمرين اللذين يكشفان نفاق المنافقين وضعف الضعفاء .

هذه سورة النساء بإجمال ..

يمكن أن نُجمل العناصر التي تكونت منها سورة النساء في هذه العناصر الخمسة :

١ حديث عن الأسرة وقضاياها ، أخذ الجزء الأول من السورة فى نحو ست صفحات .

۲ — حدیث عن أهل الکتاب من یهود ونصاری ، أخذ ما یلی
 الحدیث عن الأسرة ، و تُحتمت به السورة فی حدیث عن النصرانیة
 ومزاعمها .

٣ \_ حديث عن المنافقين وعن ضعفاء الإيمان .

٤ \_ حديث عن الجهاد في سبيل الله .

ه \_ حديث عن الحكم بما أنزل الله .

قلنا: إن الفائدة من الدراسة الموضوعية لسور القرآن الكريم أنها تعطيك فكرة عَجْلى عن السورة بحيث إذا رجعت إلى نفسك وأخذت تتلو كتاب ربك وتتدبر ما أودع الله فيه من هدايات تعرف أين تسير وما الذى يواجهك ، فإن من العجز الذى وقع فيه بعض المفسرين والقراء أنهم ظنوا

 <sup>(</sup>١) عَجَمَ الشيء عَجْما وعُجوما : عَضّه ليعلم صلابته من رحاوته . ويقال : عجم فلاناً ،
 وعجم عوده : امتحنه واختبره .

آيات القرآن الكريم رُكم بعضها فوق البعض الآخر دون رباط واضح ودون تُحطة بينة !! .

وهذا من العجز فى تدبر القرآن والقصور فى إدراك معانيه ومغازيه . إننا بحاجة إلى تدبر سورة النساء خصوصاً هذه الأيام . لم ؟ لأن أوائل السورة تحدثت عن قوانين الأسرة وقضاياها وعلاقة المرأة بالرجل .

وظاهرٌ أن الإسلام يرفض الرهبانية ، ظاهر أن الإسلام لا يرى أن الغريزة الجنسية رجس من عمل الشيطان ــ كما تحدثت بعض الديانات !! .

الإسلام يرى ــ وهو دين الفطرة ــ أن الزواج عبادة ، وأن علاقة الرجل بامرأته علاقة طبيعية ينبغى أن تُصان فى إطار من تعاليم الشريعة ونطاق من حدود الله .

تصوُّر بعض الناس أن الغريزة الجنسية يجب أن تُكبح إلى الأبد وأن تقهر داخل تعليمات مشددة من رهبانية قاسية ، هذا التصور ينكره الإسلام ، والأساس في هذا أن طبيعة الفضيلة العموم والنفع .

بمعنى أنك تقول : الصدق فضيلة ، فإذا عمَّ الصدق ارتقى الناس وانتفعوا .

الأمانة فضيلة ، فإذا عمَّت الأمانة ارتقى الناس وانتفعوا .. فإذا قلت مع القاصرين : الرهبانية فضيلة ، فإذا عمَّت الرهبانية باد الجنس البشرى وتلاشى .

فلا فضيلة إذن في هذه الرهبانية لأن نهايتها أن تقهر البشر في حرب لا معنى لها .

إنما قام الإسلام على عمل جميل وهو ضبط الغرائز البشرية ، وضبط الغرائز البشرية معقولة ومعروفة ، فإن الماء يروى الظمآن ويحفظ الحياة ، وهو بالنسبة إلى الأرض يروى الأرض ويُحيل جَدْبها خصباً .

لكن متى يكون الماء كذلك ؟ .

يوم يؤخذ بقدر وتُوضع له أنظمة ..

الغرائز الجنسية كذلك ، إذا أطلقت في فيضان مدمر قتلت البشر ، أما إذا وُضع لها نظام مضبوط معقول كانت مصدر حياة للناس ، وقد نظم الإسلام الغريزة الجنسية فلم يطلقها ليتحول البشر إلى حيوانات ، ولم يُقيدها التقييد الذي يبيد البشرية أو يجعل النفاق الجنسي علامة فيها والشذوذ المستقبح شارة لها ، بل أباح الزواج ورحب به ، وهش له ، وأعان عليه بكل جهده .

وكما أباح الإسلام الزواج أباح التعدد لِمَ ؟.

لأنه يرى أن الفائض النسائي بين المجتمعات كلها لا يعالج إلا بهذا الأسلوب .

يعنى إذا وجد نسوة زائدات مستعدات للزواج وكان عدد الرجال المستعدين للزواج أقل فما الحل ؟ .

الناس هنا بين أمرين : إما أن يفرضوا رهبانية على المرأة الزائدة فلا تتصل برجل أبداً ، وإما أن تتصل بالرجال عن طريق الزنا والبغاء .

وإما أن تشرك امرأة أخرى فى رجل تنتسب إليه وينفق عليها ويكون أولادها منه حاملين لاسمه .

أى الحلول أشرف للمرأة ؟ .

أن تكون محبوسة إلى الأبد فى سجن الرهبانية ، أو مطلقة العنان فى ميدان البغاء والحيوانية أم تكون شريكة لامرأة أخرى فى رجل يرعاها ويوفر لها حياة الشرف والاستقامة ؟! .

إن الإسلام لما أباح التعدد كان منطقياً فى هذه الإباحة ، ثم هو قبل ذلك وبعده ما أباحه إلا لمن يقدر على تبعاته ويستطيع العدالة فيمن جمع بينهن فى بيته .

قضايا الأسرة تحتاج إلى كلام طويل نرجئه إلى حديث آخر لأنى أريد أن ألقى نظرة شاملة عاجلة على عناصر السورة الأخرى .

لقد تحدثت السورة عن أهل الكتاب من يهود ونصارى ، بدأ حديثها عن اليهود بقول الله جل شأنه : ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى الذَّيْنِ أُوتُوا نَصِيباً مَن

الكتاب يشترون الضلالة ويريدون أن تضلوا السبيل ﴾ [النساء: ٤٤] وقول الله بعد ذلك: ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى الذين يُزكون أنفسهم .. ﴾ [النساء: ٤٩] وقول الله: ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى الذين أوتو نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنواسبيلا ﴾ [النساء: ٥١] هذا الكلام عن اليهود لابد أن نلحظ فيه أن الإسلام يعتبر الضمير اليهودى ضميراً ملوثاً ، وأنه يعصى الله عن إدراك لمعصيته ، وأنه يعرف الحق ويجيد عنه !! وذلك بعكس كثير من النصارى فهم — إن صحَّ التعبير — مخلصون في ضلالهم !! .

تعبير مستغرب ، ولكن أحياناً يخطىء الإنسان ، ويوغل فى الحطأ ، ويتحمس لحطئه أو خطيئته وهو مغلق الذهن ، حائر الفكر ، مُشتت الخطى لا يعرف له هدفاً سليماً ولا غاية صائبة ، وقد يكون هذا الحائر الذى فقد الاستقامة فى مسلكه وفكره قد يكون خطراً جداً على الحقيقة وعلى الإيمان لأن كثيراً من الناس فى هذا المضمار ينطبق عليهم قوله تعالى : ﴿ أَهُمَن زِين له سوء عمله فرآه حسناً ﴾ [ فاطر : ٨] وقوله تعالى : ﴿ قُلُ هَلُ نَبِئُكُم بِالأُخسرين أعمالًا . الذين ضل سعيهم فى الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ﴾ [ الكهف : ١٠٣ ، ١٠٤ ] اليهود مغضوب عليهم . لماذا ؟ .

لأن شراسة طباعهم ، وقساوة قلوبهم ، وسماجة أعمالهم ، والكبر الذى يَصبغ سيرتهم وحياتهم يجعلهم جُرآء على الله ويجعل ما يصدر عنهم من آثام ظاهر الشر بادى القبح ، فهم مثلًا \_ كما تروى سورة النساء \_ يُسئلون من قريش \_ وقريش وثنية \_ أنتم أهل كتاب خبراء بالوحى تدركون طبيعة المنتسبين إلى السماء وإلى الكتب السماوية دُلُونا : أنحن على الحق أم محمد ؟ فيكون جوابهم اليهود : أنتم على الحق !! عجباً !! .

إذا كنتم أهل كتاب سماوى تؤمنون بالله وبموسى نبيه وبما أرسل بعد موسى من أنبياء فإن الله الواحد لا يجوز بَتَّةً أن يكون له شريك ، وأن تكون هذه الأصنام التى لا تضر ولا تنفع والتى عكف عليها القرشيون آلهة مع الله أو وسائط وشفعاء إليه .

يذكر القرآن الكريم الشهادة المزورة التي أعطاها اليهود إخوانهم عبدة الأصنام في قوله حلّ شأنه: ﴿ أَلَمْ تَوْ إِلَى الذين أُوتُوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا ﴿ أُولئك الذين لعنهم الله ومن يلعن الله فلن تجد له نصيراً ﴾ [النساء: ٥، ٢٠] ومن علامات التعمق في الضلال أن هؤلاء يتمنون للمسلمين أن يتركوا كتابهم ونبيهم وألا يعرفوا ربهم وألا يشرحوا الوحدانية على النحو النضير الجليل الذي ذكره القرآن الكريم !! .

بينا نجد أن النصارى فى تأليههم للمسيح وزعمهم أنه إله أو جزء إله أو شبه إله أو ابن إله أو ما إلى ذلك مما عاشوا به ونشروه وتعصبوا له نجد أن القرآن الكريم يتناول هؤلاء ليشرح لهم الحقيقة مبيناً أنهم أهل غلو وأنهم ضلوا السبيل: ﴿ يَا أَهُلُ الْكَتَابُ لا تَعْلُوا فَى دَيْنَكُم ولا تقولوا على الله الله الحق إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه فآمنوا بالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم إنما الله إله واحد سبحانه أن يكون له ولد له مافى السموات ومافى الأرض وكفى بالله وكيلًا ﴾ [النساء: ١٧١].

ثم هل يوجد فى أهل السموات وأهل الأرض من يشعر بغضاضة حين يسجد لله ؟ .

كلا ، فإن البشر والملائكة وكل حى له عقل يكون فى أشرف أحواله وأزكى أوصافه وأطيب أوقاته عندما يحنى صلبه راكعاً أو ساجداً ليقول لربه فى خشوع وإجلال وإعزاز : سبحان ربى الأعلى !! وهذا معنى الآية الشريفة : ﴿ لَنْ يَسْتَنَكُفُ المسيح أَنْ يَكُونُ عَبِداً لللهُ ولا الملائكة المقربون ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه جميعاً ﴾ النساء : ١٧٧ ] .

إن شرف العباد فى عبوديتهم لله ، ما من نبى ولا ولى ولا ملك ولا بشر إلا وعظمته فى أن يحنى رأسه ، وأن يتجه بقلبه ، وأن يُسلم لله وجهه ، وأن يقول فى أدب وتواضع لله جل شأن : أنا عبدك وأنت ربى !! .

هذه حقيقة ، وكان النبي عَلِيْكُ يؤكد هذه الحقيقة بقوله : « اللهم

إنى عبدك بن عبدك بن أمِتِك ناصيتي يبدك ماض فيَّ حكمك عدل فيَّ قضاؤك أسألك بكل اسم هو لك سَمَّيت به نفسك أو علمته أحداً من خلقك أو أنزلته في كتابك أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور صدرى وجلاء حزني وذهاب همي »(١)هذه هي العبودية . من عيسي ؟ ومن غيره ؟ .

عباد لله لا يزيدون ولا ينقصون !! .

هكذا تناولت سورة النساء اليهود والنصارى ، وسنفصل ذلك فى وقت آخر إن شاء الله .

بين تناول السورة للفريقين نجدها تناولت صنفين من الناس: الصنف الأول: منافق، والصنف الثانى: ضعيف الإيمان.

ما الذي كمشف الصنفين معاً ؟ .

كشفهما فرض الجهاد ، وتحكيم الله جل جلاله فى قضايا الناس أصحاب القلوب المريضة يكرهون الحكم بما أنزل الله ، وما أكثر هؤلاء الآن ، سنتحدث فى خطبة أخرى إن شاء الله عن ناس يستميتون الآن كى يُحرِّموا الحلال وهو زواج الرجل بامرأة ثانية بينا هم نُحرس — سكتوا سكوت القبر — عن اتصال الرجل بامرأة أخرى دون حرج !! .

لقد قرأنا فى الصحف منذ أيام كيف أن فتاة حمقاء ركبت سيارة مع رجل ــ مع ذئب ، هو لا يستحق أن يوصف بأنه رجل ــ فلما انتهك عرضها وداس شرفها وذهبت إلى القضاء قيل لها : لقد ذهبت باختيارك ، لا دخل للقانون فى أمرك !! .

لا يستطيع القانون أن يصنع شيئاً ، فإن القانون يبيح الزنا بالتراضي !! .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۳۹۱/۱ ، ۳۹۲ وقال فى مجمع الزوائد ( ۱۳٦/۱۰ ، ۱۸٦ ) : رواه أحمد وأبو يعلى والبزار إلا أنه قال وذهاب غمى مكان همى والطبرانى ورجال أحمد وأبى يعلى رجال الصحيح غير أبى سلمة الجهنى وقد وثقه ابن حبان .

أنا أعجب ولا ينقضى عجبى ، أين المتحدثات عن قضايا المرأة يقلن : هذا لا يجوز ، غيروا هذا القانون واقطعوا الطريق على هؤلاء الذئاب أو الكلاب ؟ سُكوت ، سكتن سكوت القبر !! أما النطق ، أما الهيجان ، أما الأصوات الفاجرة فضد قانون الأسرة وحده !! سنتحدث إن شاء الله عن ذلك .

المهم أن الحكم بما أنزل الله كشف المنافقين ، قال جل شأنه : ﴿ أَلَمْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُولُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللل

هؤلاء الذين يزعمون أنهم آمنوا رفضوا أن يُحكم الله فيهم ورسوله ، فكان الرد عليهم : هذا كفر ، ما دمتم تريدون أن تتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمرتم أن تكفروا به فلا بد أنكم كفرتم بالله ، وتمضى السورة تشرح هذا الكفر : ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً ﴾ [النساء: ٦٥]

الكلام عن هؤلاء المنافقين يطول .

نجىء لـ على عجل ـ إلى كلام السورة عن ضعفاء الإيمان ، ويبدأ هذا الكلام فيذكر هؤلاء الضعاف بأمرين :

الأمر الأول : حرصهم على الحياة ، خوفهم من الموت ، رغبتهم فى المتع ، زهدهم فى وعد الله الذى وصف فيه الدار الآخرة .

هذا المعنى تناولته السورة من أول قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى اللَّذِينَ قَيلَ لَهُمْ كَفُوا أَيْدِيكُمْ وأقيمُوا الصلاة وآتُوا الزكاة فلما كتب عليهم القتال إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية وقالوا ربنا لم كتبت علينا القتال لولا أخرتنا إلى أجل قريب قل متاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى ولا تظلمون فتيلا ﴾ [النساء: ٧٧].

بيَّن القرآن الكريم هنا أن ناساً من المسلمين أدوا الواجبات الأخرى لأنها سهلة الأداء فلما كُلِّفوا بالقتال في سبيل الله خشُوا على حياتهم ،

وأحبوا أن يبقوا على ظهر الأرض أطول عمر ممكن . فكان جواب القرآن لهم : إن الأجل ليس وفق رغبة الإنسان ولا هو بتعرضه للأخطار أو ابتعاده عنها ، الآجال عند الله ، لا سلطان للبشر عليها ، وكما قال شوق : وقد ذهب الممتلى صحة \* وصحَّ السقيم فلم يذهب(١) وقال ابن الرومى :

أعمارنا جاءت كآى كتابنا \* منها طوال فصلت وقِصار هذه مسألة إلهية ، وعندما يجيء الموت فلا يصده حصن : ﴿ أَيْغَا تَكُونُوا يَدْرَكُم المُوت ولو كُنتُم في بروج مشيدة وإن تصبهم حسنة يقولوا هذه من عندك قل كل يقولوا هذه من عندك قل كل من عند الله فما لهؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثا ﴾ [انساء : ٢٨] أغلب الناس يتصور أن الحسنة والسيئة تعنى الطاعة والمعصية ، وهذا غلط ، فإن الذين يقولون للرسول عُرِيَّا هذا الكلام لا يقصدون إطلاقاً أن الحسنة الطاعة والمعصية ، إنما يقصدون — وهذا تعبير القرآن في أغلب الآيات — بالحسنة الحال الحسنة من رخاء ومن أفراح ، ويقصدون بالسيئة الحال السيئة من أزمات ، ومن قحط ، ومن ضيق .

تأمل قول الله تعالى : ﴿ ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين ونقص من الثمرات لعلهم يذكرون \* فإذا جاءتهم الحسنة قالوا لنا هذه وإن تصبهم سيئة يطيروا بموسى ومن معه ألا إنما طائرهم عند الله ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ [ الأعراف : ١٣٠ ، ١٣٠ ] .

فالحسنة : الحال الحسنة من ربيع خصب وأيام رخِيَّةٍ . والسيئة : الحال السيئة من أزمات وقحط .

ومن ذلك أيضاً قوله تعالى فى نفس السورة : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فَى قَرِيةً مِنْ نَبِي إِلاَ أَخَذَنَا أَهُلُهَا بِالبَّاسَاءِ وَالضَرَاءِ لَعْلَهُمْ يَضَرَعُونَ \* ثُمّ بِدَلْنَا مَكَانَ السَيْئَةُ الحَسْنَةُ حَتَى عَفُوا وَقَالُوا قَدْ مَسُّ آبَاءِنَا الضراء والسراء فأخذناهم بغتة وهم لا يشعرون ﴾ [الأعراف: ٩٤، ٩٥].

<sup>(</sup>١) الشوقيات : ١٤٨/٢ .

هذا معنى الحسنة والسيئة في الآيات هنا .

فهؤلاء الذين ضعف إيمانهم كانوا يفرون من التكاليف الشاقة خوفاً على حياتهم .

الأمر الثانى : أنهم ناس فوضويون ، خِفافٌ طائشون .

وهذا عيب لا أزال أراه في الأمة الإسلامية ، خصوصاً بعدما ضعف إيمانها وقُلَّ يقينها ، وشاع الاضطراب في أمورها ، يقول الله في وصف هؤلاء الضعاف من المؤمنين : ﴿ وإذا جاءهم أمر من الأمن أو الخوف أذاعوا به ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾ [النساء: ٨٣].

والمعنى : أن هؤلاء يطيرون وراء كل رأى ، فى أيام السلام ، أو فى أيام السلام ، أو فى أيام الستخفهم أى كلام يشاع فيجرون وراءه ولوكانوا أهل عقل وتثبت لكان رؤساء من أهل العلم يسألونهم ويستفتونهم ثم ينزلون على رأيهم وعلى حكمهم .

والذى لاحظته فى الأمة الإسلامية \_ وأنا آسف \_ أن هذه الأمة منذ فقدت الخلافة الصحيحة فقدت الوالد الحانى ، والأب العطوف ، والأستاذ المعلم ، والمربى الصادق ، فكانت النتيجة أن أصحاب الديانات الأخرى يرجعون إلى حكمائهم كاليهود لهم حكماء صهيون تجد التاجر اليهودى أو المهندس اليهودى يترك الأمر للحكماء ، فهؤلاء يرسمون الخطة وعلى الشعب أن يتبع ، وكذلك يفعل النصارى .

أما الأمة الإسلامية فإن أثمتها وعقلاءها إما أضاعتهم الأيام بإضاعة الحلافة الراشدة ، وإما سقط لواؤهم فى المجتمع لشيوع الفسق والحيانة وضياع الدين فأصبح أمر الناس بأيدى من لا ينصح ولا يعقل ، والأمة أحوج ما تكون فى سلمها وحربها إلى أن تسأل أولى الذكر كا قال تعالى : ﴿ فَاسَأُلُوا أَهُلُ الذَّكُرُ إِنْ كُنتُم لا تعلمون ﴾ [الأنباء: ٧] .

ما أحوج أمتنا إلى أهل الذكر يقود ونها فى سلمها وفى حربها . خمسة عناصر تلمحها ـ على عجل ـ فى سورة النساء :

١ ــ قضايا الأسرة أولًا .

٢ ـــ ثم كلام عن أهل الكتاب بشقيهم ( اليهود والنصارى ) شاع
 ف أول السورة وآخرها .

٣ ــ ثم كلام عن المنافقين وعن ضعفاء الإيمان ، وسبب الكلام
 عنهم : الحكم بما أنزل الله(١) ، والقتال في سبيل الله(٢) وهما قوام السورة
 بعد ذلك .

هذه نظرة عَجْلى إلى سورة النساء ، أوصى بعد ذلك من يقرأون السورة أن يقرأوها وهم يدركون كيف ينتقلون بين جنباتها ، ويغفر الله لنا ولكم .

 $\star\star\star$ 

<sup>(</sup>١) هذا هو العنصر الرابع .

<sup>(</sup>٢) هذا هو العنصر الخامس .

# الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون \* ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آلهوأصحابهوالتابعين .

أما بعد :

فأوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل .

أيها المسلمون :

أمتنا بحاجة إلى نهضة نسائية رشيدة . لم ؟ لأن هناك بعض المتدينين لا يعقلون قضايا المرأة وينظرون فيها بحماقة وقلة فقه ، ولو وُكُل الأمر إليهم لحبسوا النساء في البيوت فلا عبادة ولا علم ولا عقل ولا فكر ولا نشاط ولا شيء !! .

هذا النوع من المتدينين الجهلة ينبغى أن يُحرم من الكلام باسم الله !! .

النهضة النسائية الرشيدة تحتاج إلى أن يُطرد نوع آخر من المتحدثين في قضايا المرأة وهم عبيد أوربا الذين يريدون إشاعة الحنا في بلادنا ، والذين لا يعنيهم أمر العفة ولا أمر الأسرة ولا يبالون أن يَنْقلوا ما هنالك بعمى غريب !! ومع أن الأسر في أوربا أسر على ورق ، ومع أن الغرائز الجنسية جعلت الأعراض كلا مباحاً ، مع هذا كله فإن من أعمى الله بصائرهم وأبصارهم من النساء والرجال يريدون نقل هذه الحضارة إلى بلادنا !! .

لا أريد لا تدين الحمقي الذين لا فقه لهم ، ولا انحلال الكذبة الذين لا شرف لهم ولا عرض !! .

قضية المرأة تحتاج إلى نهضة نسائية راشدة وأقول: أنا أعرف نساء فى السلك الجامعي ــ أساتذة ــ يُشْرِفن الآن على بيوت الطالبات وعلى أعمال نسائية جليلة فى خدمة المرأة ، وعندما أرسلن إلى مؤتمرات كتبن تقارير تبكى دماً على حالة الإسلام فى البلاد التى ذهبن إليها .. وأعرف نساء فى وزارة التربية والتعليم كن يدعوننى إلى خطبة الجمعة فى المدرسة بأولياء الطالبات مع الطالبات أنفسهن .. هؤلاء كن نُظَّار مدارس ولهن نشاط دينى بارز ، وعطف على تعاليم الإسلام وانعطاف إليها واضح .

وأعرف أديبات مسلمات يكتبن كتباً رقيقة فى خدمة الدين ورفض التبرج ولهن أقلام رائعة .. أسأل نفسى وأسأل هذه الأمة لم لايقود هؤلاء النسوة الحركة النسائية فى بلادنتا ؟! .

أنا أريد أن تقود النسوة امرأة تصلى وتزكى وتصوم وتحج البيت ، أما أن يتصدر قياد النسوة فريق من الغجر يقلن فى بجاحة : إن مصر منفتحة مع الأمزجة ــ دفاعاً عن شارع الهرم ومباذله ومخازيه ومعاصيه ، فهذا كلام غريب .

نحن بحاجة إلى نهضة نسائية رشيدة ، لكن من يقود هذه النهضة ؟ اللائى كتبن ضد الاحتشام وافترين الكذب على الطالبات العفيفات ؟ هؤلاء يجب طردهن فوراً من ميدان النهضة النسائية ، نريد تسليم النهضة النسائية إلى نساء عفيفات عاقلات محصنات آمرات بالمعروف ناهيات عن المنكر حافظات لحدود الله .

إننا نعلم أن الإسلام صان المرأة وكفل لها حقوقاً عظيمة وجعل إنسانيتها فوق الظنون .

يوم كانت مؤتمرات تنعقد فى أوربا تسأل : هل للمرأة روح أم ليس لها روح ؟ وإذا كان لها روح فهل هى روح إنسانية أم حيوانية ؟ يوم وقع هذا فى أوربا كان الفقهاء فى الأمة الإسلامية يقولون : إن المرأة فى بيت زوجها ينبغي أن يوفر لها الزوج من يخدمها(١) !! .

هذا الكلام العجيب يطوى كله ويُردم كله ويجيء بعض النسوة الجاهلات المتبجحات يردن أن يطرحن الإسلام ظهرياً وأن يقدن حركة نسائية لا تعرفها أمتنا .

إننى أقول: إذا بقى زمام النهضة النسائية فى أيدى نسوة يحاربن الفضيلة وقوانين الله ويسكتن على قوانين الزنا وقوانين العُهر فإن هذه النهضة لن يبارك لها فى خطوة وسنكون لها بالمرصاد.

لقد انتهى إلى الأبد العهد الذى كان يُفرض علينا فيه من يتحدث باسمنا ونحن نرفضه ، وانتهى إلى الأبد أيضاً العهد الذى يتصدر النسوة فيه من يريد أن يتحدث باسمهن وهن لا يعرفنه .

نحن أمة مؤمنة ، الرجال مؤمنون ، والنساء مؤمنات ، فإذا كان هناك رجل لا دين له أو امرأة لا دين لها فلتتحدث بأى اسم إلا اسم هذه الأمة ..

إن أمتنا تزيد أن ترتبط بدينها وكتابها ، وهي تأخذ دينها لا من المتبححات الكاذبات على الله وعلى الناس ولكنها تأخذ دينها من كتاب الله وسنة رسوله عليلية .

قلت \_ ولا أزال أقول \_ فى الميدان النسائى الآن نسوة أساتذة فى الجامعات وفى وزارة التربية والتعليم وغيرها . ويوجد علماء لهم القول فى صياغة القوانين ، ويوجد بعد ذلك خبراء بالمجتمع الأوربى وما فى المجتمع الأوربى من فسق وانحلال .

<sup>(</sup>١) قال فى بداية المجتهد ( ٢/٥ ) : هل يجب على الزوج نفقة خادم الزوجة ؟ وإن وجبت فكم يجب ؟ والجمهور على أن على الزوج النفقة لحادم الزوجة إذا كانت ممن لا تخدم نفسها ، وقيل بل على الزوجة خدمة البيت ، واختلف الذين أوجبوا النفقة على خادم الزوجة على كم تجب نفقته ؟ فقالت طائفة : يتفق على خادم واحدة ، وقيل على خادمين إذا كانت المرأة ممن لا يخدمها إلا خادمان وبه قال مالك وأبو ثور . ولست أعرف دليلًا شرعياً لإيجاب النفقة على الخادم إلا تشبيه الإخدام بالإسكان فإنهم اتفقوا على أن الإسكان على الزوج للنص الوارد في وجوبه للمطلقة الرجعية » انتهى .

فكيف يتصور بعض الناس أن القوانين الإسلامية يُلعب بها بعيداً عن هذه الحقائق كلها ؟! .

هذا مستحيل ، هذا مستحيل .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَى قُلُوبِنَا غُلًا لَلَذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠].

عباد الله :

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨١/٨ .

## نَظَرَات فِي سُورَة النِّسَاء (٢)

المحور الذى تدور عليه السورة إرساء قواعد المجتمع وتبيين معالمه

#### خطبة الجمعة

#### بجامع عمرو بن العاص فی ۱۹۷٤/۳/۲۲ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعد:

فقد وصلنا فى التفسير الموضوعى للقرآن الكريم إلى سورة النساء ، وألقينا نظرة عاجلة ـــ ولكنها واعية ـــ على هذه السورة الكريمة ، وبيّنا أن بنيّة هذه السورة تتكون من خمسة عناصر :

#### العنصر الأول والثانى :

حديث عن الأسرة المسلمة وقضاياها وهداية الله في شأنها ، ثم حديث عن أهل الكتاب أولًا حديث عن اليهود استعرض المآسي الخلقية والاجتاعية

التي شاعت فيهم واستفاضت بينهم .

ثانياً: حديث عن النصارى استعرض المتناقضات في العقيدة التي أذهبت أبهم ، وحيَّرت شعبهم .

#### العنصر الثالث والرابع والخامس :

ثم حديث عن المنافقين الذين ضعفت شخصيتهم ، وتذبذبت و جهتهم فلم يُحسنوا أن ينضموا إلى إحدى الطائفتين فيكشفوا عن إيمان صريح أو كفر صريح ، ثم حديث عن المؤمنين الضعاف الذين لم يَقُو الإيمان في أفعدتهم ، ولم يهيمن هيمنة وثيقة على مسالكهم وتصرفاتهم فشاع فيها بعض الخلل وكان منها لهذا المجتمع ضعف ووهن المثم حديث عن الحكم بما أنزل الله والجهاد في سبيل الله .

هذه العناصر \_ بداهة \_ لم تقسم تقسيماً فنياً على أجزاء السورة ، فإن القرآن الكريم لا يعرف هذه التقسيمات العلمية المحدَّثة ، وإنما كان الحديث عن هذه العناصر جميعاً ملتحماً بعضه مع البعض الآخر ، وربما تماسك السياق في السورة كلها فرأينا حديثاً عن الأسرة يتخلل حديثاً عن هذه الطوائف .

وقد سألنى بعض الإخوة المتابعين قال : إننا ألِفْنا فى التفسير الموضوعى أن نعرف المحور الذى تدور عليه السورة ، وقد كُشف فيما تناولنا من سور سابقة ، فما المحور الذى تدور عليه سورة النساء .

والجواب: أن هذه السورة \_ باتفاق المسلمين \_ نزلت في المدينة المنورة ، والوحى النازل في المدينة المنورة يتجه غالباً إلى المجتمع الإسلامي يُرسى دعائمه ويبين معالمه ، وذلك على عكس ما يُعرف في الاتجاه المكى من تناول النفس الإنسانية وغرس الإيمان في أعماقها ، وبنائها على المنافحة والمجالدة وتحمّل الأذى في سبيل الله حتى يمكن أن ينهض هذا البناء المؤمن في وجه العقبات الكثيرة التي تعترضه .

أما فى المدينة المنورة ــ بعد أن تَكَوَّن للمسلمين مجتمع ــ فإن اتجاه الوحى فى السور المدنية إلى دعم هذا المجتمع وإرساء القواعد التى ينهض عليها وتوضيح المعالم التى لابد أن يصطبغ بها وأن تظهر فيها خصائص الأمة

الجديدة ، وسورة النساء ــ من هذه الناحية ــ تقوم على دعم المجتمع الإسلامي وحياطته وتبيين وسيلته وغايته .

ولما كانت الأسرة أساس كل مجتمع صالح كان لابد أن تتحدث السورة في صفحات طوال \_ في نحو ست صفحات \_ عن الأسرة وقضاياها ، ثم "لمّا كانت الأمة في المدينة تتكون من طوائف كثيرة \_ من يهود ونصارى ومنافقين ومؤمنين ضعفاء يحتاجون إلى تقوية \_ بيّنت السورة هنا ما يجب على الأمة الإسلامية بإزاء هذه النزعات الموجودة خلالها .

سورة النساء وضَّحت نظام الأسرة توضيحاً ينطوى على كثير مما لابد من بيانه وكشفه لأنه خالف ما كان شائعاً بين الناس .. كتابيين وغير كتابيين .

فالإسلام ــ فى بناء الأسرة ــ استحب الزواج وأباحه ويسَّره ، وهو يفعل ذلك لأمرين :

أولًا: لأنه يريد أن تبقى مواكب الإنسانية موصولة السعى والنشاط على ظهر الأرض ، ولا يوجد طريق محترم لبقاء الإنسانية ممتدة على مرّ السنين إلا الزواج .

ثانياً: لأن بناء الأسرة يقوم على التراحم والسكينة النفسية . ولذلك فإن الغريزة الجنسية \_ في نظر الإسلام \_ ليست رجساً من عمل الشيطان ، وليس سحقها هدفاً له ، وإنما الاعتراف بها جزء من منطق الفطرة \_ التي هي الصفة الأولى في الإسلام .

فكَّر بعض الناس ــ من عند أنفسهم لا من عند الله ــ أن يُحَرِّموا الزواج ، وأن يجعلوا هذه الغريزة نفئة(١) شيطان ..

فماذا جنت الإنسانية من ذلك التفكير القاصر ؟ .

جنت الإنسانية من ذلك عِوجا في السيرة واضطراباً في السريرة حتى إن العقلاء في أوربا ـــ لمَّا رأوا أن الرهبنة لن تنتج إلا الفساد في الظلام وإلا

<sup>(</sup>١) نفث : نفخ .

أن الغريزة تسللت كى تنفس عن نفسها إلى أنواع شاذة من السلوك \_\_ رأوا تحريم الرهبانية بعد تجارب خمسة عشر قرناً من الاضطراب والحلل !! الإسلام جَنَّبَنا هذا كله ، وأراحنا من تجارب بائسة ومن آلام مُرَّة وبيَّن النبى عَيْنِكُمُ أن الزواج سنته وسنة المرسلين من قبله : ﴿ ولقد أرسلنا رسلًا من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذرية ﴾ [الرعد: ٣٨].

وعندما حاول بعض أصحابه الغُلو وأرادوا أن ينشئوا ألواناً من العبادة تتجاوب مع هذا الجِماح(١) قال النبي عَلَيْكُهُ(٢) : « ... أنتم الذين قلتم كذا وكذا أما والله إنى لأخشاكم لله وأتقاكم له لكنى أصوم وأفطر وأصلى وأرقد وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتى فليس منى »(٣).

الحقيقة أن الإسلام اعترف بالغريزة الجنسية وبنى لها السلوك الوحيد الذى يقبله ، قال : هذه الغريزة تُحبس إلا فى بيت الزوجية ، هذه الغريزة تُقيد إلا مع الحلال الطيب : ﴿ والذين هم لفروجهم حافظون \* إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين \* فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العادون ﴾ [المعارج: ٢٩ \_ ٣] أى المعتدون .

وكما تحدثت سورة النساء عن الزواج تحدثت عن الطلاق ، وقد قال العلماء فيه \_ وهو رأى علمى دقيق لكثير من المؤلفين المسلمين \_ إن الأصل في الطلاق الحظر لقوله جل شأنه \_ في هذه السورة : ﴿ فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا إن الله كان علياً كبيراً ﴾ [أنساء : ٣٤] .

 <sup>(</sup>١) جَمَحَ الفرس جَمْحا وجموحا وجماحا : عتا عن أمر صاحبه حتى غلبه . ويقال : جمح الرجل : ركب هواه فلا يمكن ردُّه .

<sup>(</sup>٢) بدءُ الحديث : عن أنس رضى الله عنه قال : جاء ثلاثة رَهْط إلى بيوت أزواج النبى عَلَيْكُ وَلا الله عَلَيْكُ وَلا يَسْأَلُونَ عَن عَبَادة النبى عَلَيْكُ فلما أخبروا كأنهم تقالُوها فقالوا وأين نحن من النبى عَلَيْكُ قد غُفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ، قال أحدهم أما أنا فإنى أصلى الليل أبداً ، وقال آخر أنا أصوم الدهر ولا أفطر وقال آخر أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبداً ، فجاء رسول الله عَلَيْكُ فقال : « أنتم الذين ... إلح » .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى في النكاح ـــ باب الترغيب في النكاح ٢/٧ ومسلم في النكاح ١٢٨/٤ .

أى ما دامت المرأة مطيعة فإن الاساءة إليها جريمة ، ولا معنى لهذه الإساءة ، ثم إذا حدث أن تغيرت العاطفة فإن الرجل ينبغى أن يتهم نفسه كما أمر الله : ﴿ وعاشروهن بالمعروف فإن كرهتموهن فعسى أن تكرهوا شيئاً ويجعل الله فيه خيراً كثيراً ﴾ [الساء: ١٩] .

ولذلك ورد أن رجلًا ذهب إلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه وقال له : أريد أن أطلق امرأتى .. قال له : لم ؟ قال : لا أحبها .. قال له : ويحك أو كل البيوت بُنى على الحب ؟ فأين التذمم والوفاء ؟ .

أين العهود والأخلاق والحياء والوفاء ؟ .

إن الإنسان ينبغى أن يكون فى هذا تقياً . وقد ورد أن أبا أيوب رضى الله عنه طلَّق امرأته فقال له النبى عَلَيْكُ : « إن طلاق أم أيوب كان حوباً »(١) أى إثماً .

والقصد من هذا أن الإسلام يريد \_ فعلًا \_ أن تبنى البيوت على أنها مُحاضن ، ليست فقط مَتَنَفَّساً للغريزة الجنسية في جو طهور مقبول ، ولكنها أيضاً مَحاضن ، أي مدرسة كبيرة يُربى فيها الولد \_ ابناً كان أو بنتاً \_ تربية دينية تجعل مستقبله ينشأ في كفالة الله وتعاليمه يتعلم في البيت الصلاة، يتعلم في البيت الاستئذان ، يتعلم في البيت ستر العورات وعدم الهجوم عليها ، يتعلم في البيت الكثير مما لابد أن يتعلمه .

وتحدثت سورة النساء عن المواريث ، وكانت المواريث إماً مضطربة في جزيرة العرب ، أو ليست هناك تعاليم محددة تتصل بها في الديانات الكتابية الأخرى ، فجاء الإسلام وكذّب العرب في حرمانهم المرأة من الميراث وقال في حسم : ﴿ للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون الميراث نصيب مما ترك الوالدان والأقربون مما قلّ منه أو كثر نصيباً مفروضاً ﴾ [ النساء : ٧ ] .

 <sup>(</sup>۱) قال فى مجمع الزوائد ( ۲٦٢/۹ ) : رواه الطبرانى وفيه يحيى بن عبد الحميد الحمانى وهو ضعيف .

وفرض الإسلام المواريث نظاماً اجتماعياً لو دُرس لعُرف أنه يكفل جو الأسرة من سلف لخلف ، ويُشيع الطمأنينة بين الآباء والأبناء ، وفى الوقت نفسه فإنه جزء من النظام الكونى فى المواريث .

إن الشيوعيين يرفضون قضية الميراث ويقولون : ما يجوز توريث مال ، وهم في هذا يكذبون على سنن الله الكونية ، لم ؟ .

لأن سنن الله الكونية تُورِّث الإنسان طوعاً أو كرهاً ما هو أخطر من المال ، تورثه الذكاء أو الغباء ، تورثه الوسامة أو الدمامة ، تورثه الطول أو المقصر ، تورثه المزاج الهادىء أو المزاج العنيف !! .

إن المواريث المادية ــ فى الجسم ــ والأدبية والفكرية تنتقل من الآباء والأمهات إلى الأولاد ، والأموال التى تورث وفق هذا النظام الكونى ليست إلا جزءاً قليلًا مما فُرض على الناس أن يرثوه ..

وإذا أرادنا منع المواريث فلنمنع ميراث الأخلاق وميراث الطباع !! وهذا مستحيل .

وتقسيم المواريث فى الإسلام انفرد المولى سبحانه وتعالى به وقال \_ مذيّلًا آية المواريث \_ ﴿ آباؤكم وأبناؤكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً فريضة من الله إن الله كان عليماً حكيماً ﴾ [النساء: ١١].

فعِلْمُه وحكمته أساس فى التوريث ، وقد ختمت آيات المواريث بقول الله جل شأنه : ﴿ تلك حــدود الله ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم ﴿ ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين ﴾ [ النساء : ١٣ ، ١٤ ] .

وبعض الناس يعود إلى الجاهلية الأولى يريد أن يحرم البنات من المواريث، وهذا جهل وتضليل ويدخل حتماً في الوعيد الإلهي : ﴿ وَمَن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين ﴾ [ النساء : ١٤ ] وقد جاء في السنة : ﴿ إن الرجل ليعمل بعمل أهل الخير سبعين سنة فإذا أوصى حاف (١) في وصيته فيختم له بشر عمله فيدخل

<sup>(</sup>١) أى جار وعدل عن ينهج الصواب .

النار ، وإن الرجل ليعمل بعمل أهل الشر سبعين سنة فيعدل في وصيته فيختم له بخير عمله فيدخل الجنة »(١) .

وجاء فى السنة أيضاً عن النعمان بن بشير قال : « انطلق بى أبى يحملنى إلى رسول الله عَلَيْكُم فقال يا رسول الله اشهد أنى قد نحلت (٢) النعمان كذا وكذا من مالى فقال : أكل بنيك قد نحلت مثل مانحلت النعمان ؟ قال : لا . قال : فأشهد على هذا غيرى . ثم قال : أيسرك أن يكونوا إليك فى البر سواء قال : بلى . قال : فلا إذاً » (٣) .

لكن قال الفقهاء : إن بعض الأولاد قد تُزوجه في حياتك فإذا أعطيت البعض الآخر \_ وصية \_ ما يُسوى بينه وبين من تزوج فلا جوْر في هذا ، فهذه تسوية وليست تمييزاً ، وإذا علّمتَ ولداً على حساب الآخر فأعطيت من جهل زيادة فلا حرج في هذا ، فأنت بهذا تُسوِّى ولا تفاوت .

والمجتمع قاض أمين على هذا ، فإن كانت الوصية جوْراً وجب رفضها ، وإن كانت عدلًا وجب إمضاؤها ، وفى قلب كل مسلم يؤمن بالله ما يجعله يدرك أين يضع قدمه ؟ وكيف يعامل ولده ؟ .

هذا المعنى من معانى الإسلام حُدِّد في سورة النساء بدقة .

ما بدأت به سورة النساء من حديث عن الأسرة نحن نمر به على عجل كأننا فى قاطرة نرقب بسرعة ـــ وهى تمشى بنا ـــ معالم الجانبين .

والمعروف أن المجتمع الإسلامي مجتمع فكرة ، أي أنه ينهض على دين

 <sup>(</sup>۱) رواه أحمد ۲۷۸/۲ وابن ماجه فی الوصایا ــ باب الحیف فی الوصیة ۹۰۲/۲ وقال فی
 ضعیف الجامع الصغیر وزیادته ( ۱٤٥٨ ــ ٤٣٩ ) : ضعیف .

<sup>(</sup>٢) أعطيت .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الهبات ـــ باب كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة ٦٦/٥ ، ٦٧ .

ويحيا به ويحاكم الآخرين عليه ، ومعنى هذا أن الصبغة الإسلامية يجب أن تسود الأمر والنهى ، ويجب أن تتضح فى المدرسة وفى المحكمة وفى التقاليد ، وفى القيم ، وفى الشارع ، وفى البيت ، وفى علاقات الجوار ، وفى الملابس ، كل ما تتكون منه البيئة أو ينشأ المجتمع من تراكمه ومن تجمعه يتدخل الإسلام فيه لأنه \_ كا قلنا \_ دين ينهض على فكرة ، والفكرة التى ينهض عليها واضحة .

هذا دين يقوم على أن الله واحد ، وأن محمداً عَلَيْكُ نبيه ، وأن الإله الواحد أنزل كتاباً ينبغى أن يؤتمر بأمره ويُنهى بنهيه ، وأن النبى الخاتم عَلَيْكُ جاء بتطبيق عملى ينبغى أن يُتأسى به فى هذا الميدان .. ولمّا كان المجتمع قائماً على الفكرة فإن قيامه على الفكرة بدأ يَغُزُّ(۱) المنتسبين إليه زوراً ، وذلك أن ناساً ما كان عليهم من بأس أن يزعموا الإسلام ، لكن كيف يُسلم لهم زعمهم إذا كان هذا الدين عبادة ومعاملة وعقيدة وشريعة وإيماناً ونظاماً ؟ .

هنا بدأت طبيعة الإسلام تكشف المنافقين : ﴿ أَلَمْ تَو إِلَى اللَّهِ يَرْعُمُونَ أَنَهُمْ آمَنُوا بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبِلْكُ يَرِيدُونَ أَنْ يَحْمُوا إِلَى الطّاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيداً ﴿ وإذا قيل لهم تعالوا إلى مَا أَنْزِلَ الله وإلى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدوداً ﴿ فكيفَ إِذَا أَصَابَتُهُم مصيبة بما قدمت أيديهم ثم جاؤك يحلفون بالله إن أردنا إلا إحساناً وتوفيقاً ﴿ أُولئكُ الذِينَ يعلم الله مَا فَى قلوبهم فأعرض عنهم وعظهم وقل لهم فى أنفسهم قولًا بليغاً ﴾ [ النساء : ٦٠ – ٣٣ ] إذاً هؤلاء — الذين يكرهون الاحتكام إلى الله وشرعه — إيمانهم زَعْمٌ وليس حقاً .

هؤلاء الذين يضيقون بالفكرة الإسلامية ويريدون محوها ويريدون أن يناوشوا هذا المجتمع ليأتوا على قواعده هؤلاء يجب أن يُردعوا ، ومن حق هذا المجتمع أن يدافع عن نفسه وأن يستنقذ المستضعفين الذين وقعوا في

 <sup>(</sup>١) غَرَّ الثوب أو الجسم بالإبرة ونحوها : وحزه وحزاً خفيفاً . وهذا الغَزُّ يكشف الصادق من الكاذب .

برائن الفتانين من الأقوياء ، ولذلك أمر بالقتال : ﴿ فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ومن يقاتل في سبيل الله فيقتل أو يغلب فسوف نؤتيه أجراً عظيماً \* وما لكم لا تقاتلون في سيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين يقولون ربنا أخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصيراً ﴾ [النساء : ٧٤ ، ٧٥] إذاً لابد من قتال ، لابد من جهاد تُكون أجهزته وتهياً عُدته . المنافقون بداهة بيرفضون هذا ، ويضيقون به ، ويريدون أن يفروا ، إنهم يفرون من الرسول عيا وهو إمام في المسجد يصلى بالناس لأنهم به كا وصفتهم السورة : ﴿ ... إذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالي يراؤون الناس ولا يذكرون الله إلا قليلًا ﴾ [الساء : ١٤٢]

فإذا كانوا يفرون منه وهو إمام فى المسجد فهل يثبتون معه وهو رئيس دولة يأمر بالجهاد ؟ .

إنهم \_ بداهة \_ يريدون أن يفروا من أعباء القتال ومن مغارم بذل النفس والمال ، وهنا يقال للمسلمين : قاطعوا أولئك المنافقين وابتعدوا عنهم ، احذروا أن تنقسموا في معاملتهم : ﴿ فما لكم في المنافقين فتتين والله أركسهم بما كسبوا أتريدون أن تهدوا من أضل الله ومن يضلل الله فلن تجد له سبيلا \* ودوا لو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء فلا تتخذوا منهم أولياء حتى يهاجروا في سبيل الله فإن تولوا فخذوهم واقتلوهم حيث وجدتموهم ولا تتخذوا منهم ولياً ولا نصيراً ﴾ [النساء:

السورة تبنى مجتمعا يعيش بخلق معين ولهدف معين فمن خرج على هذا الحلق فهو خصم للمجتمع ، ومن تنكر لهذا الهدف فهو خصم للمجتمع ، ولذلك فإن الذين أرادوا المداهنة وأرادوا أن يعيشوا معيشة مزدوجة الشخصية قيل لهم : لستم مؤمنين : ﴿ بشر المنافقين بأن لهم عذاباً أيماً \* الذين يتخذون الكافرين أولياء من دون المؤمنين أيبتغون عندهم العزة فإن العزة لله جميعاً \* وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا بمعتم آيات الله

يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا فى حديث غيره إنكم إذاً مثلهم إن الله جامع المنافقين والكافرين فى جهنم جميعاً ﴾ [النساء: ١٣٨ ـ ١٤٠].

هناك أيضاً ضعفاء الإيمان ، ما هو الإيمان ؟ .

تكبير الكبير وتصغير الصغير ، إحقاق الحق وإبطال الباطل ، إنزال العالم منزلته ، سؤال أهل الذكر ، الرجوع إلى الإخصائيين فيما ينبغى أن يرجع إليهم فيه .

لكن ضعفاء الإيمان لا يحسنون العمل فإنهم يطيرون هنا وهناك دون أن يربط على قلوبهم إيمان راسخ ، ودون أن يوجه مسلكهم عقل راشد ، ولذلك وصف الله هؤلاء بأنهم طيَّاشون(۱) : ﴿ وإذا جاءهم أمر من الأمن أو الخوف أذاعوا به ﴾ [ النساء : ٨٣ ] .

للقتال قضاياه وللسلم قضاياه ، وينبغى أن يستفتى فى كل قضية من هو قدير على النظر فيها وإبداء الرأى . قال تعالى \_ فى وصف هؤلاء الذين لا يحسنون الاستفتاء والرجوع إلى أهل الذكر فى حل المشكلات : ﴿ وإذا جاءهم أمر من الأمن أو الخوف أذاعوا به ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ولولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعتم الشيطان إلا قليلا ﴾ [انساء: ٨٣].

وأولو الأمر ـــ هنا ـــ ليسوا الحكام وإنما هم أهل الذكر الذين قال الله فيهم : ﴿ فَاسَأُلُوا أَهُلُ الذَّكُرُ إِنْ كُنتُم لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأنبياء : ٧] .

الأسرة فى المجتمع الإسلامي الآن \_ وإن كانت أشرف وأنظف من أسر الغرب بيقين فهى \_ لم تبلغ الذُّرُوة أو المستوى الذي رسمه الإسلام لها .

لاشك أننا الآن خير من أوربا فى نظامنا الاجتماعى ، وإن كان هناك ما يُتعبنا فهو الرَّشْح النَّجِس الذى يجيئنا من الفوضى الجنسية التى تبناها بعض الإذاعيين والصحافيين .

<sup>(</sup>١) الطَّيَّاشِ : الأَرْعَنِ المتسرِّعِ . ويقال : قوم طيَّاشة .

هذا هو الذي يهدد الأسرة عندنا وهو تهديد خطير لأن الرجل قد يكون مقصور النظر على أسرته سعيداً بزوجته ، ولكن في مجتمع متهتك متبرج تُعرض فيه النساء على النحو الذي قال فيه الرافعي : « يا لحوم البحر سَلَخَكِ من ثيابك جَزَّار .. »(١) !! عندما تُعرض صورة النساء على هذا النحو فإن الرجل قد يزهد في امرأته لأن امرأته في البيت \_ خادمته \_ تطبخ له ، تكنِس له ، تصنع الكثير له فهي ليست باستمرار متبرجة له ، لكن الشارع ملىء بالمتسكعات المتبرجات لغير سبب إلا الإثارة ، وهذا لكن الشارع ملىء بالمتسكعات المتبرجات لغير سبب إلا الإثارة ، وهذا على الأسرة يكرهون هذا التهتك الوارد من أوربا .

النظام الإسلامي نظام فطرى مُشَرِّف احترم الغريزة وربَّاها في بيت سُمِّي بيت الطاعة !! .

الإسلام احترم الغريزة واحتفى بها فى مجالها الصحيح ، وفى هذا يقول نبينا عَلِيْكُهُ : « . . وفى بُضْع أحدكم صدقة »(٢)ويقول : « إذا تزوج العبد فقد استكمل نصف الدين فليتق الله فى النصف الباقى »(٣) .

ويقول: « خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلى »(٤) أى لامرأته. أهذا الإسلام يعاب على موقفه من المرأة ؟! .

إذا محاسني اللاتي أُدِلُ بها ، كانت عيوباً فقل لي كيف أعتذر ؟!

<sup>(</sup>١) مصطفى صادق الرافعي : وحي القلم : ٢٥٦/١ ط دار المعارف .

<sup>(</sup>۲) جزء من حدیث طویل رواه مسلم فی الزكاة \_ باب بیان أن إسم الصدقة یقع علی كل نوع من المعروف ۸۲/۳ وقوله: « وفی بضع أحدكم صدقة » یعنی فی جماعة ، و یحصل هذا الثواب إذا نوی فیه إعفاف نفسه أو زوجته أو حصول ولد صالح .

 <sup>(</sup>٣) رواه البيهقى فى شعب الإيمان عن أنس وقال فى صحيح الجامع الصغير وزيادته ( ٤٣٠ ــ
 ١٧٧ ) : حسن .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذى فى المناقب ــ باب فضل أزواج النبى عَلَيْكُ ٥/٦٦٧ وقال : حسن صحيح غريب ، والدارمى فى النكاح ــ باب حسن معاشرة النساء ٢١٢/٢ وابن ماجه فى النكاح ــ باب حسن معاشرة النساء ١ /٢١٢ وابن عاب عشرة النساء . وقال فى صحيح الجامع الصغير وزيادته ( ٣٣١٤ ) : صحيح .

سورة النساء تحدثت عن الأسرة لأنه يجب أن يُبنى المجتمع ــ أولًا ــ على البيت ، وفي البيت يُربَّى الأولاد على العفة والشرف والصدق .

يقول عبد الرحمن بن عامر رضى الله تعالى عنه: « دعتنى أمى يوماً ورسول الله عَلَيْكُ قاعد في بيتنا فقالت: ها(۱) تعال أُعْطِيك، فقال لها رسول الله عَلَيْكُ : « وما أردت أن تعطيه » ؟ قالت : أعطيه تمراً ، فقال لها رسول الله عَلَيْكُ : « أمّا إنك لو لم تُعْطِهِ شيئاً كُتبت عليك كُذْبة (۲)»(۳) .

بعد تنظيم البيت في سورة النساء كشفت السورة سوءات المنافقين وبيَّنت مواقفهم لأن النفاق سرطان للأمم ولأن الدولة تقوم على مبدأ لا يعكر صفوها ولا يعرقل سيرها إلا الذين يريدون المداهنة في هذا المبدأ ، وقد عُلم رسول الله عَلَيْكُ أن يكون صريحاً في عرض الإسلام ومحاكمة أتباعه إليه ومحاكمة الآخرين إليه فقال الله له: ﴿ ودوا لو تدهن فيدهنون ﴾ [القلم: ٩].

المداهنة أو الإدهان (٤)لا يمكن قبوله فى الإسلام ، ولذلك فإننا نرى سورة النساء حاربت النفاق بقوة والذى كشف المنافقين الحكم بما أنزل الله وقتال أعداء الله وهذان أيضاً هما اللذان كشفا ضعفاء المؤمنين .

أما صلة السورة بأهل الكتاب من يهود ونصارى فلنا فيها موقف آخر إن شاء الله .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

<sup>(</sup>١) ها : للتنبيه أو اسم فعل بمعنى خذ .

 <sup>(</sup>۲) كذبة: بفتح الكاف وسكون الذال أى مرة من الكذب ، أو بكسر الكاف وسكون الذال
 أى نوع من الكذب .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٣/٤٤٧ وأبو داود فى الأدب ـــ باب التشديد فى الكذب ( عون المعبود ٣) رواه أحمد ثقات خلا مولى عبد الله فإنه مجهول . وفى الحديث أن ما يتفوه به الناس للأطفال عند البكاء مثلًا بكلمات: هزلًا أو كذباً بإعطاء شىء أو بتخويف من شىء حرام داخل فى الكذب .

<sup>(</sup>٤) داهن مداهنة ودِهانا : أظهر خلاف ما أضمر .

# الخطبذالت انينر

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون \* ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٠].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . أما بعـــد :

فقد استثار انتباهى صياح بعد الطلاب بكلمة احتاجت إلى تعقيب من رئيس الدولة ،وتحتاج إلى تعقيب منا ..

قال بعض الطلاب: لا حرية لأعداء الشعب! .

وقال رئيس الدولة \_ مشكوراً \_ نعم لا حرية ولكن فى حدود القانون . ونحن نستقبل هذه الكلمة بشيء من التأمل فيها وفى بواعثها ، فإن كلمة « الشعب » وباسم « الشعب » وأعداء « الشعب » ومن أجل « الشعب » كلمة تكررت كثيراً فى حياة الأمم شرقاً وغرباً فى القارات كلها قديماً وحديثاً ، ثم بدا لى وأنا أستعرض هذه الكلمة أنها \_ أحياناً كثيرة \_ تكون غطاء خسيساً بالغ الخسة لأهواء بعض الناس ونزواتهم ، كأنه إذا رأى شاب فتاة أراد أن يفسق فيها قال: باسم الشعب يجب أن تكون هذه الفتاة لى !! باسم الشعب ؟! ما علاقة الشعب بهذا ؟! لو أراد إنسان مصاب بجنون العظمة أن ينفس عن هذه الغريزة فى دمه الملىء بالأحقاد والطمع على غير مؤهلات وعلى غير خصائص نفسية وَثَبَ إلى الحكم ثم والطمع على غير مؤهلات وعلى غير خصائص نفسية وَثَبَ إلى الحكم ثم قال : باسم الشعب أنا أحكم !! .

أى شعب ؟! هذا أمر غريب ، قديماً كانت هناك خلافة اسمية قال الشاعر في الخليفة الغلبان :

خطب الغزالي - المجلد الثاني

وتُؤخذ باسمه الدنيا جميعاً وما من ذاك شيء في يديه ؟!

فباسم الشعب يؤكل الشعب ، وباسم الشعب يُظلم الشعب ، وباسم الشعب تُجتاح حقوق الشعب ، وباسم الشعب نجد عصابة من الناس حرمهم الله المواهب الأدبية التي تؤهل للقيادة ، وحرمهم المواهب الخلقية التي تجعل صاحبها جديراً بالتقدير تتسلط على المجتمع وتقول : باسم الشعب ! وهي تسحق الشعب ! .

إن الشيوعيين ــ فى بلدنا هذا وخلال مدة طويلة ــ أحدثوا جَلَبة غريبة فى بعض المؤتمرات وأخذوا يتحدثون عن الشعب وكأنهم أوصياء عليه ، والله تعالى يعلم والعالم كله يدرى أن جميع هؤلاء الشيوعيين لوحوكموا إلى انتخابات حرَّة فى بلدهم لنفض الشعب يديه كلتيهما منهم ومن أخلاقهم ومن أنظمتهم التى ما وجد فى ظلها إلا الجوع والخوف !! .

قال أحد الأدباء: دخل لص بيتاً فلما أطمأن له المُقام جلس، فإذا رب البيت يطرق الباب ليدخل، فقال اللص بجرأة غريبة: من هناك ؟ عجباً!! لص يسأل صاحب البيت من الداخل؟! .

هؤلاء الذين يتحدثون عن الشعب لصوص ، نحن أمة تؤمن بربها ، نحن أمة تؤمن بقرآنها ، نحن أمة ترفض رفضاً حاسماً كل ذرَّة إلحاد تحاول التسلل إلى مجتمعها ، فبأى حق يجيء بعض العيال ليقول : باسم الشعب نريد نشر الكفر ؟! أى شعب ؟! من الذى جعلكم تتحدثون باسم شعبنا المؤمن ؟ .

إننى أهيب بالمؤمنين أن يكونوا أيقاظاً فإن هناك إلحاداً يحاول تزوير إرادة الشعب .

شعبنا المؤمن الطيب يوم تمكن من أن يقاتل باسم الله انتصر ، ويوم حُرم من أن يقول : باسم الله ، يوم حرم من أن يكون مؤمناً يُترجم عن إيمانه في طمأنينة كانت النتيجة أن الصيَّاحين باسم الشعب خدموا إسرائيل أكثر مما خدمها « موسى ديان » .

إن رئيس الدولة رفض أن يقبل هذا وقال : الحرية للكل في حدود القانون .

والله ما داس القانون إلا هؤلاء الذين يريدون باسم الشعب أن يكفروا بالله ورسله واليوم الآخر وكل مسلك نبيل في هذه الدنيا ؟! .

يجب أن يستيقظ المؤمنون وأن يعرفوا أن المتاجرة باسم الشعب قد انكشفت عصابتها ، والآن مراكز القوى فى السجن ، ليكن ، لكن هناك كثيرون تربوا على أيديهم واستمعوا منهم ولا يزالون يعيثون فى مجتمعنا فساداً .

قیل لی فی أحد البلاد: أنسمح للشیوعیین أن یقولوا ما عندهم ؟ قلت: نحن المؤمنین أصحاب حق، وصاحب الحق لدیه ألف دلیل، لکن یحزننی أن یکون هناك كتاب شیوعی منشور، وكتابی فی الرد علیه غیر موجود.

عندما يلتقى الحق والباطل فى هذا المجتمع فإن الحق \_ بما وضع الله فى معدنه من صلابة وبأس \_ سوف يسحق شبهات الباطل: ﴿ قُل إِن ربى يقذف بالحق علام الغيوب ﴿ قُل جاء الحق وما يبدىء الباطل وما يعيد ﴾ [ سأ : ٤٨ ، ٤٩ ] لكن انفراد هذه الكتب بالسوق ما يجوز ، إننا ما نخاف الشيوعية إنما نخاف سرقة إرادة الأمة ، نخاف اغتصاب مشيئة هذا الجمهور الطيب والزعم بأنه يريد الكفر ، وهو مؤمن .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبْنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فَي قَلُوبِنَا غَلًا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبْنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠] .

عباد الله :

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَى الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَ الْفَحَشَاءُ والمُنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠] .

أقم الصللة ...

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

## نَظ رَات فِي شُورَة النِّسَاء (٣)

# بناء المجتمع الإسلامى خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص في ١٩٧٤/٣/٢٩ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلٌ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . أما بعد :

فقد جاء عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه أنه قال (١) : « إن فى سورة النساء لخمس آياته ما يَسرنى أن لى بها الدنيا وما فيها :

﴿ إِنَ الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجرا عظيما (٢) ﴾ و ﴿ إِن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم ونذخلكم مدخلا كريما (٣) ﴾ و ﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومن يشرك بالله فقد افترى إثما عظيما ﴾ (٤) و ﴿ ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما ﴾ (٥) و ﴿ ومن يعمل

<sup>(</sup>أ) رواه الحاكم فى المستدرك ـــ كتاب التفسير ( ٣٠٥/٢ ) وقال : هذا إسناد صحيح إن كان عبد الرحمن سمع من أبيه ، فقد اختلف فى ذلك .

<sup>(</sup>٢) النساء ـــ ٤٠ .

٣١ – ١١ النساء – ٣١ .

<sup>.</sup> EA \_ elimil ( E)

 <sup>(</sup>٥) النساء - ٦٤ .

سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفورا رحيماً ﴾ (١) .

وفى رواية أخرى (٢) أن هذه الآيات الحمس قد انضمت إليها ثلاث آيات أخرى متتابعات تضمنتها سورة النساء وهى قوله جل شأنه: ﴿ يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم ويتوب عليكم والله عليم حكيم . والله يريد أن يتوب عليكم ويريد الذين يتبعون الشهوات أن عيلوا ميلا عظيما . يريد الله أن يخفف عنكم وخلق الإنسان ضعيفا ﴾ آلساء: ٢٦ – ٢٨].

والآيات التى ذكرها عبد الله بن مسعود رضى الله عنه وترجم عن مشاعره نحوها بقوله: « ما يسرنى أن لى بها الدنيا وما فيها » يجمع بينها كلها عامل مشترك ، وهذا العامل هو أن رحمة الله واسعة ، وأنها سبقت غضبه ، وأنه جل شأنه يغفر لعباده ، ويفتح لهم أبواب العودة إليه إذا ما باعد الشيطان بينهم وبينه ، ولما كان الإنسان قد خُلق من عنصرين متضادين : طينة من الأرض ، وروح من السماء فإن الإنسان لابد أن يقع في الحطأ ، لابد أن تزل قدمه ، وقد صوَّر هذا ابن الرومي في بيت له يقول (٣) :

ولابد من أن ينزع المرء مرة \* إلى الحمأ المسنون ضربة لازب(٤) لكن هذه الآيات عندما نقرؤها نحتاج إلى إلقاء ضوء خفيف على كل آية لنرى هل هي فعلا مدخل حقيقي لبناء المجتمع الإسلامي من الأسرة المتاسكة ، ومن الكيان الموحّد القوى أم أن هذه الآيات بعيدة عنه ؟

الآية الأولى (°) هي قوله تعالى : ﴿ إِن تَجْتَنْبُوا كَبَائُر مَا تَنْهُونَ عَنْسُهُ نَكُفُر عَنْكُمُ سِيئَاتِكُمُ وَنَدْخَلُكُم مَدْخَلًا كَرْبُماً ﴾ [النساء: ٣١].

تعنى هذه الآية أن المسلم ينبغى أن يجتنب الكبائر وأن يبتعد عنها ابتعادا تاما ، وأن يجعل بينه وبينها مسافات شاسعة ، وبيَّن جلَّ شأنه أن من

<sup>(</sup>۱) النساء ـــ ۱۱۰ .

<sup>(</sup>٢) عن ابن عباس رضي الله عنها ، انظر القرطبي : ١٦١/٥ وابن كثير : ١٧٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) ديوانه : ٢١٩/١ بلفظ: ولابد من أن يلؤم المرء نازعاً ﴿ إِلَى الْحَمَّأُ .. إِلَى الْحَمَّا .. إِلْح

<sup>(</sup>٤) ضربه لازب : أي شيء لازم ، وأصل اللازب اللازم أبدلت الميم باء لتقارب المخارج صوتيا .

<sup>(</sup>٥) أي الأولى في ترتيب الآيات .

يجتنب الكبائر تغفر له الصغائر التي قد تقع منه .

والكبائر أنواع: منها ما هو متصل بالسلوك العملي كالسرقة أو الزنا أو ترك الصلاة أو ترك الصيام، ومنها ما هو متصل بالمشاعر النفسية كالكبر والحقد والبطر وما إلى ذلك.

أنواع الكبائر نفسية كانت أو بدنية ينبغى أن يطهر المرء منها ، فإذا أخطأ بعد ذلك فى نظرة لا تليق أو فى كلمة بدرت منه ما تنبغى فإن الحديث الشريف يقول : « فِتنةُ الرجل فى أهله وماله وولده وجاره تُكفرها الصلاة والصوم والصدقة والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر » (١) .

ويقول جل شأنه في آية أخرى تؤكد المعنى هنا : ﴿ والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنكفرن عنهم سيئاتهم ولنجزينهم أحسن الذى كانوا يعملون ﴾ [العنكبوت : ٧].

ابتعد عن المعاصى ، ابتعد عن الكبائر النفسية والسلوكية ما يُرى منها وما لا يُرى : ﴿ وَذُرُوا ظَاهُرُ الْإِثْمُ وَبَاطِنَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٠].

فما يُرى هو المعاصى السلوكية ، ومالا يُرى هو المعاصى النفسية ، فإذا اجتنب الإنسان ذلك كان قريبا إلى الله وغُفرت له خطاياه وأخطاؤه الأخرى .

الآية الثانية : ﴿ إِنَّ الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ويؤت من لدنه أجرا عظيماً ﴾ [الساء: ١٠].

وهى آية تفيد أن حساب السيئات عند الله محدود فهو قد يجزى السيئة بالسيئة إذا بقى عليها صاحبها ولكن حساب الله أوسع من ذلك فهو كما جاء في الحديث: « إن الله كتب الحسنات والسيئات ثم بيَّن ذلك فمن هَمَّ بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هَمَّ بها فعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هَمَّ بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائه ضعف إلى أضعاف كثيرة ، ومن هَمَّ بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هَمَّ ومن هَمَّ بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هَمَّ

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى مواقيت الصلاة \_ باب الصلاة كفارة ١٤٠/١ ومسلم فى الفتن \_ باب فى الفتنة التى تموج كموج البحر ١٧٣/٨ .

بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة » (١) .

المضاعف عند الله لا حدود له ، وهنا أوجه النظر إلى أن قول الله تعالى : ﴿ يَغِفُر لَمْنَ يَشَاءَ ﴾ [آل عمران : ١٢٩].

ليس معنى المشيئة الفوضى ، فإن الله عز وجل أعرف بعباده وملابسات أخطائهم ، فربما تصدق شخصان بصدقة واحدة فكتب لهذا جزاء محدد ، وكتب لذلك أضعاف مضاعفة ، وربما فعل شخصان ذنبا واحدا فكتب لهذا عقاب محدد ، وغُفر لذاك !! لا لأن الله يكتب الأمور فوضى بل لأن الله يعلم ما يحيط بكل إنسان من ملابسات ، فزنا الشيخ غير زنا الشاب ، وصدقة من فقير مُقِل غير صدقة من غنى مُكثر ، وذنب أعقبه ندم غير ذنب أعقبته فترة أو برودة أو قلة اكتراث .

فرب العالمين عليم بعباده ، وكتابته للحسنات وللسيئات تتفاوت .

الآية الثالثة : ﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ [النساء: ٤٨].

والناس يخطئون فى فهم هذه الآية ، فإن الله غفر ما دون الشرك ، ولكنه لم يغفر ما يساوى الشرك ، وهناك ذنوب أعظم من الشرك !! قد يقول أحد : وما هو الأعظم من الشرك ؟!

#### أولاً : ماهو الشرك ؟

الشرك: أن يُسَوَّى المخلوق بالخالق، هكذا فعل المشركون عندما جاءوا بأصنامهم ثم زعموها بنات لله وسووا بينها وبين الله، وعندما يُقذفون في جهنم يقولون: ﴿ تَاللهُ إِنْ كُنَا لَهِى ضَلالَ مَبِينَ \* إِذْ نَسُويكُم بُرُبُ الْعَالَمِينَ \* وَمَا أَصْلَنَا إِلَا الْجَرَمُونَ ﴾ [الشعراء: ٩٧ – ٩٩].

لكن هناك من ينكر الألوهية أصلا ، فهم شر من المشركين يقينا ، وهم عندما يحاسبون يحاسبون على ماهو شر من الشرك .

هذه واحدة ، وشيء آخر يساوى الشرك وهو فعل المعصية استنباحة لها ، وترك الواجب جحداً لأصله .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الرقاق \_ باب من هم بحسنة أو بسيئة ١٢٨/٨ ومسلم فى الإيمان \_ باب إذا
 هم العبد بحسنة كتبت وإذا هم بسيئة لم تكتب ٨٣/١ .

فالناس عندما يرتكبون الذنب أصناف : فهناك من يرتكب المعصية بعد أن استمات في مدافعتها ثم أزله الشيطان فوقع فيها ، ثم أعقب ذلك من التحسر والألم ما يمسح هذه المعصية !!

وهناك ناس يرتكبون المعصية ثم يهزون أكتافهم ويمطون شفاههم (١) كأنهم لم يفعلوا شيئا ، الواحد منهم يترك الصلاة مثلا فإذا قلت له : لم لا تصلى ؟ نظر إليك ببرود وقال : ما الصلاة ؟! خذنى على جناحك !

هذا يقينا كفر بالله ، هذا يقينا مساو للشرك ، كذلك الذى يشرب الخمر أو يرتكب الزنا ثم إذا قلت له : لم تَسْكر ؟ أو لم تزنى ؟ نظر إليك ببرود وقال: دعنى مالك ولى !! هذا أيضاً مساو للشرك .. إن كل معصية تقترن بالاستباحة والتبجح ، وكل واجب يُهدر ويقترن إهداره بالاستهزاء والسخريه فهو يقينا انسلاخ عن الإسلام ولا يمكن بتاتا أن يدخل في هذه الآية ﴿ إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾

الآية الرابعة : ﴿ وَلُو أَنْهُمْ إِذْ ظُلُمُوا أَنْفُسُهُمْ جَاءُوكُ فَاسْتَغْفُرُوا اللهُ وَاسْتَغْفُرُ وَاللهُ وَاسْتَغْفُرُ وَاللهُ وَاسْتَغْفُرُ هُمُ الرسولُ لُوجِدُوا اللهُ تُوابًا رحيمًا ﴾ [الساء: ٦٤].

كان المنافقون قديما إذا قيل لهم: توبوا إلى الله ، وأصلحوا نفوسكم ، وتعالوا إلى النبى يستغفر لكم ويطلب من الله أن يقبلكم رفضوا ذلك رفضا شديدا : ﴿ وَإِذَا قَيْلُ لَهُم تَعَالُوا يَسْتَغَفُّر لَكُم رَسُولُ الله لُووا روسهم ورأيتهم يصدون وهم مستكبرون . سواء عليهم أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم إن الله لا يهدى القوم الفاسقين ﴾ [المنافقون : من ٢].

لأنهم ناس منافقون ينتسبون إلى الإسلام زورا وليست لهم بالله علاقه قائمة ، ولو أن النبى عَلَيْظَةُ استغفر لكافر أو لمنافق ما قُبل استغفار الأنبياء كلهم له لأن الله لا يقبل عنده إلا من آمن به ورجا رحمته وخشى عقابه .

الآية الخامسة ﴿ ومن يعمل سوءا أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفورا رحيما ﴾ [النساء: ١١٠].

 <sup>(</sup>١) كنابة عن الكبر ، يقال : تكلم فمط حاجبيه وخده تكبرا .

هذه الآية تمثل خصائص الإسلام ، الإسلام يقول لكل امرى : إنْ غَبَرتُك الأرض بترابها تستطيع أن تعيد الطهارة إلى جسدك بالتطهر ، إنْ غَبَرتُك الحياة بآثامها تستطيع أن تعيد الإشراق إلى قلبك بالتوبة ، لن يَحول بينك وبين العودة إلى الله بشر ، لن تحتاج إلى بشر يقودك إلى الله أو يشفع لك أو يكون وسيطا بينك وبينه أو تعترف عنده بذنب .. ﴿ ومن يعمل سوءا أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفورا رحيما ﴾ ..

هذا من خصائص الإسلام ، من خصائص الإسلام أنه قال لأى مخطىء: تستطيع أن تعتذر إلى الله لا تحتاج إلى أحد ، من خصائص الإسلام أنه قال لأى منحرف: تستطيع أن تستقيم على الطريق وتعود إلى الله ما تحتاج إلى كاهن ، ما تحتاج إلى قَسُّ تعترف عنده ، ما تحتاج إلى بشر يحمل عنك توبتك: « إن الله تعالى يبسط يده بالليل ليتوب مسىء النهار ويبسط يده بالليل ليتوب مسىء النهار مسىء الليل حتى تطلع الشمس من مغربها » (١) .

إن الله تعالى باسط يده ليلا ونهارا لكل من يريد العودة إليه ، بهذا منع الإسلام الوساطات والكهانات وجعل العلاقة بين الناس وربهم علاقة ميسرة سهلة .

ما أعظم الإسلام ، ما أشرف حقائقه ، ما أيسر الطريقة التي رسمها للناس ، وما أبعد الناس عن الحق يوم يبتعدون عن هذا الدين .

انضم إلى هذه الآيات الخمس فى سورة النساء قول الله تعالى : ﴿ يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم ويتوب عليكم والله عليم حكيم \* والله يريد أن يتوب عليكم ويريد الذين يتبعون الشهوات أن تميلوا ميلا عظيما \* يريد الله أن يخفف عنكم وخلق الإنسان ضعيفا ﴾ النساء: ٢٦ – ٢٨].

الله يريد أن يتوب علينا ، الله يعلم ضعفنا فهو يرحمنا فلم لا نرحم أنفسنا ؟

<sup>(</sup>١) رواهُ مسلم في التوبة ــ باب قبول التوبة من الذنوب ١٠٠/٨ .

هنا نقول: إننا قد ذكرنا في الخطبة السابقة أن محور سورة النساء الذي تدور عليه هو بناء المجتمع الإسلامي ، وأساس المجتمع الإسلامي أنه مجتمع ذو هدف ، ذو رسالة ، ذو فكرة .

ومعنى هذا بالتمثيل والتوضيح: أن هذا المجتمع يقوم على الإيمان بالله ، فإذا كان هناك من المبادىء ما يناوىء وجود الله جل شأنه مَنَعه لأنه يقوم على الإيمان بالله .

المثل الثانى : هذا المجتمع يرفض الزنا ، ويراه منكرا وفاحشة ، فإذا كان هناك تبرج أو تهتك منعه ومنع كل ما يقرب من الزنا ، وبالتالى يُغْلِقُ المواخير ، ويرفض أن يكون فى بنائه أى شىء من هذا الذى يُيسر المعصية أو يعين عليها .

المجتمع الإسلامي يحرم الخمر وبالتالي يُغْلق الحانات ومعاصر الخمور وما إلى ذلك مما هو بعيد عن أساسه وهدفه وفكرته .

المجتمع الإسلامي يقوم على الصلاة ، ومعنى أن المجتمع يقوم على الصلاة أنه يبنى المساجد ، وأنه يَسمع فيها إلى الأذان فى الأوقات الخمسة ، وأنه يُغرى المؤمنين بالمجيء إلى المساجد طوال هذه الأوقات .

المجتمع الإسلامي يعلن عن نفسه ، وعن إيمانه بربه ، وعن خضوعه لأمره ونهيه ، وعن التزامه بوصاياه وحدوده .

المجتمع الإسلامي يعلن عن ذلك كله في الصبغة التي يظهر بها ويُعرف في أرجاء العالمين بأنها لونه البارز الثابت ، ومعنى ذلك واضح ، قال تعالى : ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيز \* الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾ [الحج: ٤٠، ٤٠].

فطبيعة المجتمع الإسلامي أنه يصلي ويزكى ، طبيعة المجتمع الإسلامي أنه يخشى الله ويَحْسِب حساب الآخرة لأن الله تعالى يقول \_ عندما يصف المجتمعات الجاهلية التي حاربت الدين ، وأعلنت الحرب على المرسلين أجمعين \_ : ﴿ وقال الذين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا أو

لتعودون فى ملتنا فأوحى إليهم ربهم لنهلكن الظالمين . ولنسكننكم الأرض من بعدهم ؟ وبأى شرط من بعدهم ؟ وبأى شرط يَسكنهم الأرض من بعدهم ؟ وبأى شرط يَسكنون الأرض بعد فراغها من الظلمة ؟ قال : ﴿ ذلك لمن خاف مقامى وخاف وعيد ﴾ [إبراهيم : ١٣ ، ١٢].

هناك فارق بين مجتمع إيمانى ومجتمع كفرانى : المجتمع الكفرانى باهت لا لون له ، أو اللون الذى يسوده لا صلاة فيه ، لا صيام فيه ، لا احترام فيه لصيام .

أما المجتمع الإيمانى فهو مجتمع يحترم الصلاة ، ويحترم الصيام ، ويحترم حدود الله .

الإسلام يعلم أن هناك ناسا يدينون بغير دينه ، فماذا يصنع لهم ؟

يقول الإسلام في هذا: إن من أراد أن يبقى على دينه فليبق على دينه ، لكن لا يجوز منع الإسلام من أن يفرض نفسه على مجتمعه ، لليهودى أن يبقى يهوديا ما نمنعه ، للنصراني أن يبقى نصرانيا ما نمنعه ، لكن إذا حاول أن يمنع المجتمع من أن يقوم على الإسلام فإنه عندئذ يعلن الحرب على هذا الدين وعلى أتباعه ، ليس له ما دام قد بقى على دينه أن يمنع الدين الذى يعيش في مجتمعه أن يفرض نفسه على بيئته .

وسورة النساء عندما تعرضت لليهود وغير اليهود إنما أعلنت الحرب على تصرفات لهم منكرة .

لقد استبقى الإسلام اليهود فى المدينة المنورة وفى غير المدينة المنورة من جزيرة العرب على أساس أن يحيوا على عقيدتهم ، أما أن يحاولوا ضرب الإسلام فى صميمه ومنع تعاليمه أن تقوم وأن تصبغ المجتمع فهذا لا يمكن ، وتأمل قوله جلّ شأنه \_ وهو يَسْرُد الأشياء التى جعلته يغضب من اليهود ويلعنهم \_ : ﴿ أَلُم تَر إِلَى الذين أوتوا نصيبا من الكتاب يشترون الضلالة ويريدون أن تضلوا السبيل ﴾ [النساء: ٤٤].

لماذا تشترون الضلالة وتريدون من المسلمين أن يضلوا السبيل ؟! أنتم يهود ، بقيتم على يهوديتكم ، دعوا المسلمين إذن ، دعوهم يصلون ،

دعوهم يزكون ، لماذا تحاولون ضرب هذا المجتمع ؟

موقف آخر لليهود: يسألهم المشركون \_ وكان الذين سألوا من قادة قريش ومن زعماء الوثنية الجاهلية العابدة للأصنام \_ يقولون لليهود: أنتم خبراء بالوحى تدركون طبيعة المنتسبين إلى السماء وإلى الكتب السماوية دلونا أنحن على الحق أم محمد ؟ فيكون جواب اليهود: أنتم على الحق ، أنتم أفضل من محمد (۱) !! لم ؟! محمد يدعو إلى التوحيد وهؤلاء عبدة أصنام !! لكنه الحقد على المجتمع الإسلامي ، قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذين أُوتُوا نصيبا من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا . أولئك الذين لعنهم الله ومن يلعن الله فلن تجد له نصيرا ﴾ [الساء: ٥١ ، ٥١].

الحلاف إذن لم يكن بين المسلمين وبين وجود اليهود في جزيرة العرب، فإن الإسلام استبقاهم حتى إن الرسول علي « تُوفى ودرعه مرهونه عند يهودى » (٢) وثبت أن عمر رضى الله عنه عندما وجديهودياً يتسول ذهب به إلى منزله وأعطاه شيئا من المال ووضع عنه وعن أمثاله الجزية (٣)!!

إذن الإسلام ما غضب لأن يهوديا بقى على يهوديته ، إنما الذى أغضبه أن هؤلاء يريدون أن يُمحى الإسلام من المجتمع !! ولكى تعرفوا خطورة هذا اعلموا ما يأتى :

عندما يتكاسل امرؤ عن الصلاة فكسله جريمة فردية قد يختفى بها ، قد يبتعد عن المجتمع وهو يرتكبها شاعرا بخسته عندما تقع منه ، لكن المعصية التي تُولد ميتة معصية لا يُخاف منها ، الشاب عندما يخطىءفخطؤه في المجتمع الإسلامي \_ ومع روح الإيمان \_ يُولد ميتا ، لم ؟ لأنه مؤمن ، إيمانه قاوم الخطأ طويلا ، فإذا انهزم فإن إيمانه يصحو مرة أخرى ليندم أو ليدمع على ما ارتكب !!

<sup>(</sup>١) انظر السيوطي : لباب النقول في أسباب النزول : ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخارى في الجهاد عن عائشة ـــ باب ما قيل في درع النبي عَلِيْكُ ٤٩/٤ .

<sup>(</sup>٣) أبو يوسف: كتاب الخراج : ١٢٦ بتصرف.

فالجريمة هنا ميتة لا تتسلل للمجتمع لتفرض نفسها ، لكن الخطورة كلها فى أن تتحول المعصية إلى تقليد قائم أو إلى تشريع قائم ، معنى هذا أن الإيمان سُجِقَ ، وأن أثره الفردى والاجتماعى تلاشى !!

المجتمع المسلم ــ بطبيعته ــ يؤذن فيه للصلاة ، لكن عندما يقال للمسلم : إذا أردت أت تصلى الفجر فهاتِ مُنهاً يوقظك ، فمعنى هذا أن المجتمع قد تَنكَّر للصلاة وأن صوت المؤذن أصبح نابيا ترفضه طبيعة هذا المجتمع ، وأن الصلاة هنا هواية لفرد يريد أن يستيقظ مبكرا فلا يجوز له أن يوقظ الآخرين !!

القضية هنا ليست قضية إنسان تكاسل عن الصلاة في مجتمع يقوم على العبادة ، لا ، القضية هنا قضية مجتمع يريد الانسلاخ من الصلاة نفسها ، وهنا ينبغي أن يُعرف أنه يوم تُحول جريمة ترك الصلاة من معصية فردية إلى معصية اجتماعية فهذا ارتداد .

المعركة بين الإسلام وأمته من ناحية وبين الاستعمار شرقيه وغربيه من ناحية أخرى تقوم من خمسين سنة على هذا الأساس، الاستعمار بألوانه يريد ألا يكون لون المجتمع إسلاميا ، فإذا نجح فى هذا زال الإسلام بيقين ، والأمة الإسلامية مستميتة أن تبقى على دينها ، وأن يبقى الإسلام شعارا لها ، والمعركة بين الفريقين قائمة ، الذين يريدون بقاء المجتمع على الإسلام يريدون أن يبقى المسجد شارة للمجتمع الإسلامي ، وغيرهم يريد أن تزاحَمَ المدينة ذات الألف مسجد بمعابد أخرى لا حصر لها حتى يزول الشعار الإسلامي لها ، والأذان ، ينبغى أن يخرس هذا الصوت حتى تكون الصلاة صوتا منفردا لشخص غريب فى المجتمع يصلى وحده أو يكسل وحده !!

المسألة خطيرة فعلا ، خطورتها تجىء من المعنى الذى شرحته لكم ، لا يقال لمؤمن:إذا أردت أن تصلى الفجر فهات مُنبها يوقظك فإن معنى هذا أن المجتمع لا يريد الصلاة .

إن مجتمعنا مجتمع مؤمن يريد أن يصلي وأن يسمع الأذان ، لكن الغزو

الإلحادى بلونيه الشيوعى والصليبي يريد ألا نصلى وأن تَقِلَّ المساجد في عاصمة الأمة الإسلامية ـــ أي القاهرة .

الأصوات النابية التي تصدر بمنع الأذان أو بمنع مكبرات الصوت عند الأذان للفجر بالذات إنما هي امتداد لما تريده موسكو وواشنطن وبكين وباريس بالقاهرة ، تريد هذه العواصم أن يَخْرس مُوَحِّد الله في القاهرة !! هذا الصوت الذي ينبعث خمس مرات له في قلوب المؤمنين متعة ، والواقع أنه عندما يخترق حجاب الصمت وسكون الليل وهدأة الناس فإنه يُنْعِش مشاعر الإيمان في قلوب المؤمنين وهو متعة روحية ينادون لها لأنهم يسمعون إلى صوت نبيهم عَلِيْكُ وهو يقول لهم : « بَشِّرِ المشائين في الظلم إلى المساجد بالنور التام يوم القيامة » (١) وهم عندما يسمعون إلى هذا الصوت يفتتحون به نهارهم يحسون بأن جو القاهرة يتطهر ، وأن الموجات التي تغطي جو هذه المدينة يسير فيها نداء الحق ليتجاوب مع المؤمنين الذين يريدون طاعة الله ويريدون مرضاته ، ومعروف أن أذان الفجر يتميز بكلمة تُضم إليه وهي : « الصلاة خير من النوم » (٢) يسمعها المؤمن فيلبي ويردد ويقول للمؤذن : « صدقت » إن الذي يتكاسل إنما يفقد الكثير من بركات الصباح ومن خيرات الله ومن ضمانات التوفيق، ففي الحديث : « من صلى الصبح فهو في ذمة الله فلا يطلبنكم الله من ذمته بشيءَ فيدركه فيكبه في نار جهنم » (٣).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود فى الصلاة \_ باب ما جاء فى المشى إلى الصلاة فى الظلم ( عون المعبود : ٢٦٨/٢ ) والترمذى فى الصلاة \_ باب ما جاء فى فضل العشاء والفجر فى جماعة ( تحفة الأحوذى : ٢٤/٢ ) وابن ماجه فى المساجد \_ باب المشى إلى الصلاة ٢٥٦/١ ، ٢٥٧ وقال فى صحيح الجامع الصغير وزيادته ( ٢٨٢٣ ) : صحيح .

 <sup>(</sup>۲) قال فى نيل الأوطار ( ۳۸/۲ ) : روى ابن خزيمة والدارقطني والبيهقى عن أنس أنه قال :
 من السنة إذا قال المؤذن فى الفجر : حى على الفلاح قال : الصلاة خير من النوم . قال ابن سيد الناس اليعمرى : وهو إسناد صحيح .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الصلاة — باب فضل صلاة العشاء والصبح في جماعة ١٢٥/٢ وقوله « في ذمة الله » أى في أمانه وضمانه في الدنيا والآخرة ، وإنما ذكر صلاة الصبح لأن فيها كلفة لا يواظبها إلا خالص الإيمان فيستحق أن يدخل تحت الأمان ، وقوله « فلا يطلبنكم الله من ذمته بشيء » ظاهره نهى عن مطالبة الله لكن المراد به النهى عما يوجب مطالبه الله وهو التعرض بمكروه لمن صلى الصبح أو هو ترك صلاة الصبح ، وقوله « فيدركه فيكبه في نار جهنم » يعنى من يطلبه الله للمؤاخذة بما فرط في حقه والقيام بعهده يدركه الله إذ لا يفوت منه هارب .

وكان عبدالله بن رواحة رضى الله عنه يفخر بقيام الليل وبصلاة الفجر ويصف عبادة رسول الله عَلِيْتُهُ فيقول (١) :

وفينا رسول الله يتلو كتابه إذا انشق معروف من الفجر ساطع أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا به موقنات أن ما قال واقع يبيت يجافى جنبه عن فراشه إذا استثقلت بالمشركين المضاجع

إذا كان أصحاب البلادة وأشباه الدواب من الخلق ينامون في شخير وغفلة فإن أصحاب الإيمان يرتقبون ساعة النداء لينهضوا ، والشيطان نفسه يجتهد في أن يجيء لكل إنسان يحاول أن يصرفه عن صلاة الفجر ، وفي الحديث : « يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عقد ، يضرب كل عقدة مكانها : عليك ليل طويل فارقد ، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة ، فإن توضأ انحلت عقدة ، فإن صلى انحلت عقده كلها فأصبح نشيطا النفس وإلا أصبح خبيث النفس كسلان » (٢).

والعقد هنا عقد معنوية ، والإشارة إلى قافيه الرأس إشارة إلى المخ والمخيخ والجهاز العصبي .

وقد وصف للنبى عليه الصلاة والسلام رجل ظل نائما حتى فاتته صلاة الصبح أداء فقال : « ذاك رجل بال الشيطان في أذنيه أو قال في أذنه » (٣) أنا لا أدرى بدقة هل الذين يقاومون صلاة الفجر و'نداءها هل هؤلاء ممن بال الشيطان في آذانهم وهم كسالي عن الصلاة ؟

ربما إذا حسَّنا الظن بهم ، ربما كانوا مسلمين عصاة بال الشيطان فى آذانهم واحتقر همهم وجعلهم صرعى رقودهم حتى فاتهم فضل الصلاة قبل مطلع الشمس ، ربما كان بعضهم من هذا النوع ، لكن الذى أستيقنته أن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في التهجد ـــ باب فضل من تعار من الليل فصلي ٦٨/٢ ، ٦٩ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى فى بدء الخلق \_ باب صفة ابليس و جنوده ١٤٨/٤ ومسلم فى صلاة المسافرين \_
 باب ما روى فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح ١٨٧/٢ .

 <sup>(</sup>٣) رواه البخارى فى بدء الحلق ــ باب صفة إبليس و جنوده ١٤٨/٤ ومسلم فى صلاة المسافرين ــ باب ما روى فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح ١٨٧/٢ .

بعض الذين يهاجمون مكبرات الصوت عند الفجر ما رُئى فى مسجد منذ وُلد وما شرفته نفسه بركعة لله يحتج بها يوم الحساب !!

هناك نوع من الناس يشتغل بالسمسرة للمبادىء الأوربية من شرق أو غرب ، همته أن يحارب الصبغة العامة للإسلام في هذا البلد!! لماذا ؟ حتى إذا اضاعت الصبغة العامة وتحول الإسلام إلى نزعات فردية فإن القضاء على النزعات الفردية سهل ، إن الشيوعيين أنفسهم في بلادهم قالوا: اتركوا كبار السن بتدينهم ، سينقرضون حتما ، تلقفوا الأجيال الجديدة وعلموها الإلحاد في المدارس ، وعلموها الإلحاد في المجامع والأندية ، وعلموها الإلحاد في الساحات ، في الصحف والمجلات والكتب ، وعلموها الإلحاد في النوادي والساحات ، علموها في كل شيء ، فستشب ما دامت الصبغة العامة ملحدة من قال الله : ﴿ والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه والذي خبث لا يخرج إلا نكدا ﴾ [ الأعراف : ٥٨ ] .

هؤلاء يريدون أن يفقد المجتمع الإسلامي صبغته الإسلامية ، يريدون أن تختفي شارات العبادة منه لحساب جهات معينة أنا لا أعتبر هزيمة الإسلام أو هزيمة المصريين أمام الإنكليز في « التل الكبير » (١) ، بل أعتبر هزيمتنا يوم استطاع القس « دنلوب » (٢) أن يضع برامج للتربية والتعليم في وزارة المعارف فخرج جيلا من الناس يتكلم باسم موسكو وواشنطن أوقح

<sup>(</sup>۱) بلدة بمحافظة الاسماعيلية المصرية ، اشتهرت فى تاريخ مصر الحديث بالمعركة الفاصلة التى جرت عندها فى ليلة الأربعاء ١٣ سبتمبر ١٨٨٢ م ١٢٩٩هـ بين جيش الغزو البريطانى بقيادة الجنرال ولسلى وبين جيش الوطنيين بزعامة أحمد عرابى وقيادة على باشا الروبى وقد تم للبريطانيين مهاجمة معسكر الوطنيين ليلا على غرة وأوقعوا بهم ، فارتد عرابى وبعض فلول جيشه إلى القاهرة بغية تحصينها ولكن هزيمة التل الكبير كانت حاسمة فتحت أبواب العاصمة لدخول البريطانيين بدون مقاومة فى اليوم التالى ، فكان ذلك بداية الاحتلال البريطانى لمصر وهو الذى دام نحوا من ٧٢ سنة .

<sup>(</sup>٢) كان اسم دنلوب من الأسماء الاستعمارية الضخمة فقد وكل إليه كرومر شئون التعليم فكان مستشار نظارة المعارف منذ وقت طويل وامتد نفوذه إلى قبيل الحرب العالمية الأولى . وقد اختاره كرومر ليحقق به سيطرة النفوذ الغربى على مناهج التعليم والتربية فكان عمله أشد قسوة مماحققت مدارس الإرساليات الأجنبية فقد استطاع إسقاط كل الجوانب التي من شأنها أن تبنى العقل العربي الإسلامي من مناهج التعليم وخاصة فيما يتعلق بالقرآن والتاريخ واللغة والأدب ، وكانت سياسة دنلوب تهدف إلى إنهاء دور الأزهر الشريف حصن اللغة والشريعة .

وأصرح مما يتكلم به خواجة قادم من موسكو أو واشنطن ، لأنه باسم أنه مسلم يتجرأ على الإسلام ويقول لك : إلى اللقاء في الجنة !! كأن الجنة حديقة حيوانات تدخلها أنواع الجاموس الذي يشتغل في دور التحرير في القاهرة !!

هذا كلام غريب واعتذار أغرب عن حطأ صفيق ، إننا نريد أن يعلم الناس هذه الحقائق ، باسم من يتكلم هؤلاء ؟ إننا نريد أن نعلم .

لقد اتصلت بى امرأة من الإذاعة ــ وأنا فى مكانى فى وزارة الأوقاف (١) ــ وقالت لى : إنها ضائقة جدا بأذان الفجر !!

ولما كان الذى يكلمنى امرأة قلت: أتلطف مع هذه المرأة حتى أعرف ما تريد، قلت: لعلك تضيقين بالتواشيح أو بالابتهالات ولقد أصدرنا أمرا بمنع التواشيح ومنع الابتهالات وقلنا: لا يذاع إلا الأذان فقط، فهذه سنة رسول الله عليها و فن نتبع السنة لا نزيد عليها ولا نقص.

قالت: أنا أضيق بالأذان نفسه !! قلت لها في هدوء: لكننا لا تقيم تقاليدنا وقوانينا على ضيق رجل أو امراة ، إن القاهرة بلد مسلم ، يوم يؤخذ في انتخاب حر رأى المسلمين أيسمعون الأذان في المكبرات أم لا يسمعونه ؟ فإن تسعة وتسعين ونصف في المائة من المسلمين سيقولون: أسعدونا بألفاظ الأذان تقال في أطراف الليل والنهار!! فإذا كنت تضيقين بالجو في بلد إسلامي فاذهبي إن شئت لتعيشي في موسكو أو باريس حيث لا دين وحيث لا إسلام!! أما المجتمع هنا فمجتمع مسلم.

أنا أريد أن أقول: إن الإسلام ليس جدارا واطيا يثب عليه كل كلب في هذا البلد!! إن الإسلام دين محترم ولن نسمح للكلاب أن تنبحه أو تنال منه ، من أراد أن يبقى في القاهرة مسلما مصليا فليسلم وليصل ، ومن

 <sup>(</sup>۱) شغل فضيلته عدة مناصب في وزارة الأوقاف المصرية مثل إدارة المساجد، الإدارة العامة للدعوة الإسلامية ، وكيل وزارة الأوقاف لشئون الدعوة .

عصى ربه فيلختف بمعصيته ولا يتبجح بهذه المعصية والا اعتبر بتبجحه مرتدا !!

إننا لا نسمح أن يقول لنا أحد: صلوا في بيوتكم بمنهات ، إنما نقول لكل كلب لا يريد أن يسمع الأذان: ضع في أذنك قطنا حتى لا تسمع ذكر الله !! أما أن تلزم مجتمعا مسلما بأن لا يسمع ذكر الله فهذه صفاقة لا مثيل لها ، هذه سفالة غريبة أن يفرض رجل ملحد إلحاده على مجتمع مسلم !! .

إن الإسلام يعتز بعاصمته ، ويعتز بأن الشباب مؤمن ، المثقفون فى بلادنا مؤمنون ، تسعة أعشار أساتذة الجامعات مؤمنون وأنا خبير بالجامعات .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

# الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿الذَى يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٥].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمدًا رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . أما بعد :

فإن ديننا انفرد بأنه دعوة إلى وحدة دينية شاملة ، أساس هذه الوحدة : أن نؤمن بالله ، وأن نؤمن بكل الأنبياء الذين جاءوا ، ومحاولة التفريق بين نبى ونبى أو بين الأنبياء وربهم هى كفر ﴿ إن الذين يكفرون بالله ورسله ويقولون نؤمن ببعض بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلا . أولئك هم الكافرون حقا وأعتدنا للكافرين عذابا مهينا . والذين آمنوا بالله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم أولئك سوف يؤتيهم أجورهم وكان الله غفورا رحيما ﴾ بين أحد منهم أولئك سوف يؤتيهم أجورهم وكان الله غفورا رحيما ﴾ النساء : ١٥٠ – ١٥٠ ] .

ومع أن الإسلام قام على هذا الأساس ــ أساس أنه وحد رب العالمين توحيدا عاليا فإنه أعطى من لا يدين هذا الدين حق أن يحيا فى كنفه بدينه المضاد للإسلام شريطة أن لا يحاول محو الصبغة الاجتماعية لديننا .

نحن ناس يقول لنا ديننا: الصلاة حق ، فليصطبغ المجتمع بها ، الزكاة حق ، فليصطبغ المجتمع بها ، الخمر حرام ، فلا بقاء لها فى مجتمعنا ، الزنا حرام ، فكل ما يؤدى إليه يجب محوه ، وهكذا ، فعلى أتباع الأديان الإخرى ألا يحاولوا ضرب الإسلام فى نظامه الاجتماعى لأنه دين يقوم على الشقين معا: هو عقيدة وشريعة ، هو دين ودولة ، فمن حاول غير ذلك فإنه يخون مجتمعنا ويغضب أبناء هذا المجتمع ، ويغضب الله علينا إن قبلنا ذلك كله .

أيها المسلمون: إن هدف الاستعمار العالمي أن ينقرض الجيل المؤمن ليستطيع هو بإعلامه، بقوانينه، بتقاليده، بلهوه ولعبه أن يخلق مجتمعا جديدا يكفر بالقرآن والسنة!!

وأنا أعلم أن هناك كتاباً وإذاعيين أكل الغل قلوبهم حقداً على توحيد الله وعلى رسالة محمد عليه الصلاة والسلام ألا فليموتوا بغيظهم ، ألا فليذهبوا إلى الجحيم ، لكننا لا نذهب معهم ، لكننا لن نصدقهم فى كذبهم ، لكننا لن نستمع إليهم فى توجيهاتهم : ﴿ إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون . ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون ﴾ [المائدة : ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون ﴾ [المائدة :

فلنحرص على ديننا ، ولنبق على صلاتنا وأذاننا ، ولنبق على أن نحارب المنكر وعلى أن نقر المعروف وعلى أن نوفى لله الواحد ولنبيه الخاتم عليه الصلاة والسلام .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (١) .

﴿ رَبِنَا أَغْفَرُ لِنَا وَلِإِخُوانِنَا الذِينَ سَبِقُونَا بِالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبِنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠]. عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلاة

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨١/٨ .

## نَظ رَات فِي سُورَةِ النِّسَاء ( ٤ ) الدولة في الإسلام

### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد الله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فإن دولة الإسلام التي قامت في أعقاب الهجرة الشريفة لها شارات تتميز بها ومعالم تؤثر عنها .

ليست هذه الشارات أو المعالم مراسم جوفاء بل هي حقيقة قائمة .

فالدولة فى الإسلام تقوم على التوحيد لا على الشرك ، تقوم على الإيمان لا على الإلحاد ، وتبنى مجتمعا متقيدا بتوجيهات الله مستمداً من شرائعه .

الدولة في الإسلام ليست تسليم السلطة لبشر مصاب بجنون العظمة أو مدع للألوهية .

الدولة في الإسلام دولة تشرف بقواها الخاصة والعامة على قيام المحتمع بأمر الله .

توجد الآن دول تقوم على فكرة أو على مذهب اجتماعى ، فإذا كانت الدولة مثلا تقوم على الشيوعية فإن سيطرتها على التعليم تجعلها تبنى مناهجه على الإلحاد ، وسيطرتها على الإذاعة والإعلام تجعلها تبنى برامجها على التحلل والإباحة والبعد عن أمر الله .

أما الدولة فى الإسلام فمعنى قيامها على الإيمان والتوحيد أنها تحتضن برامج التعليم والتربية والإعلام ، وتجعل من ذلك كله محاضن ومؤشرات وموجهات لجعل الأمة كلها تستقيم على سواء السبيل .

لقد جرَّ بْنا أَن يَنبت الشباب في بيئات لا دين لها فماذا كانت النتيجة ؟

إن الأولاد الذين ينبتون في محاضن لا ترتبط بالإيمان ولا ترتبط بتقاليده ينشأون نشأة لا شرف لها ولا خلق فيها .

إن الاضطراب الاجتماعي الذي يسود العالم الإسلامي الآن سببه أن الأجيال الشابة أو الأخلاف الناشئين لا يجدون التغذية الروحية ولا التقويم المعنوى الذي يربطهم بالإسلام ربطا محكما .

#### للدولة في الإسلام وظائف :

منها أنها تقوم على الشورى ، ومعنى قيامها على الشورى أنها ترفض الاستبداد ، الشورى ليست اختراعا إسلاميا ، فالشورى فضيلة يعرفها كل إنسان بفطرته وكما تعرف البشرية كلها أن العلم خير من الجهل وأن العدل خير من الظلم تعرف البشرية أن الشورى أفضل من الاستبداد ، وهذا ما أوحى إلى رجل مثل ابن تيمية أن يقول :

« الله ينصر الدولة العادلة وإن كانت كافرة ولا ينصر الدولة الظالمة ولو كانت مؤمنة » (١) .

إن الطبيعة البشرية تعرف الحسن والقبيح والحير والشر ، ثم يجىء الدين فيصحح أخطاء الفطرة وشرود المجتمع ويمنع التلفيق الذى قد يقع لخداع الطبيعة البشرية أو الفطرة الإنسانية عن الصواب .

<sup>(</sup>١) ابن تيمية: الحسبة في الإسلام: ٥

ولذلك ما جاء الإسلام بجديد عندما قال : إن العدل حق ، وإن العلم حق ، وإن الشورى حق ، إنما جاء بجديد عندما جعل من هذه المعانى عبادات يُتَقَرَّبُ بها إلى الله !!

جاء الإسلام بجديد عندما جاء إلى هذه المعانى فخلطها بالكيان الإسلامى و جعل المجتمع يقوم على العلم لا على الجهل وعلى الشورى لا على الاستبداد وعلى العدالة لا على الجور والمظالم .

يقوم المجتمع في الإسلام على سيادة الحق ، وتكون للأمة كرامتها ومكانتها بقدر ما تؤمن فيها الحقوق ، فإذا ضاعت الحقوق ضاعت كرامة الأمة وحرمت من عناية الله وضمانات السماء ، وهذا معنى الحديث الشريف : « إنه لا قدست أمة لا يأخذ الضعيف فيها حقه غير متعتع » (١) !!

الدولة فى الإسلام تقوم على تحكيم القانون الإلهى فيما يقع بين الناس من أخطاء ، ومعنى ذلك أن القاتل يقتل ، ولا معنى لما استحدثه الجاهليون من أن القاتل لا يقتل إلا إذا كان هناك تربص وسبق إصرار !!

ضمانات السماء فى تشريع الله أن العقوبات تقع سواء كانت حقا للبشر أو حقا لله ، تقع ردعا للمجرم وتأمينا للأمة .

لقد رأیت لمحة من هذا المعنی عندما رفضت رئیسة حکومة أنجلترا أن تعطی المضربین عن الطعام الحق فی معیشة حسنة ، قالت : لا ، إن هذا يهدد حياة آمنين كثيرين فی الخارج !!

هذا الكلام فيه رائحة من تفسير قوله تعالى : ﴿ وَلَكُم فَى القصاص حَيَاةً ﴾ [ البقرة : ١٧٩ ] .

المجرم عندما يقتص منه يدفع ثمن ذنبه الذي ارتكبه ، وفي الوقت نفسه نحصن المجتمع بضمانات كثيرة عندما نشعر كل من تحدثه نفسه بالجريمة أنه

 <sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجة في الصدقات ـــ باب لصاحب الحق سلطان ۸۱۰/۲ وقال في صحيح الجامع الصغير ( ۲٤۲۱ ــ ۲۱۰۳ ): صحيح . ومعنى متعتع : أي من غير أن يصيبه أذى يقلقه أو يزعجه .

سيرد المورد وينتهي إلى هذا المصير ويقتل كما قتل أو يعاقب كما أساء .

الشرائع الإسلامية التي تحتضنها الدولة كثيرة فيما يتصل بالأفراد ، فيما يتصل بالولاء العام \_ ولاء المسلمين لدولتهم لأنها تقوم على الإيمان \_ وولاء المسلمين لإخوانهم على ظهر الأرض لأن أخوة الإسلام تناصر : « المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه » (١) وإذا وجده في مكان ما محتاجا إلى العون متطلعا إلى الغوث عرض عليه عونه وقدم له غوثه وبين له أن الدين تناصر بين المؤمنين .

على هذا الأساس قامت دولة الإسلام في المدينة المنورة ، قامت على الإسلام لا على الكفر ، قامت على التوحيد لا على الشرك ، قامت على مبدأ السمع والطاعة لله فيما أمر ونهى ، فإذا أقامت مجتمعا فهذا المجتمع يتلاق أفراده بالصلوات الجامعة ، وتصطبغ أرجاء المجتمع بالربانية التي تهتف باسم الله محمس مرات كل يوم ، فالمجتمع كله كبيره وصغيره متعاون على أن يتصل بالله ، يتلاقى في الصلوات ، ويتراحم بالزكوات ، ويحسن الحسن ، ويقبح القبيع ، ويعلى راية المعروف ، وينكس راية المنكر تحقيقا لقوله جل شأنه : المعروف ونهوا عن المنكر في الحج : ١٤ ] .

الدولة في الإسلام تقوم على تناصر الإيمان ، ولقد رأينا هذا التناصر في خلال الدولة الأولى واضحا ، لأن أعداء الإسلام اعتبروا هذا الدين خروجا على التقاليد والعرف والسلطة فقاوموه بكل ما لديهم من قوة ، فليس بغريب أن تقوم الدولة في الإسلام على أن أخوة الدين تناصر وتلاحم وتماسك وأن المسلم أخو المسلم حيث كان .

رأينا بعد قرنين من الزمن تقريبا امرأة تؤسر في دولة الروم ، فلما أسرت وأهينت صرحت : وامعتصماه !! تقصد الخليفة العباسي القائم في بغداد ، فلما رويت القصة للمعتصم جمع المسلمين وهو يقول : يا لبيكاه !!

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى المظالم ـــ باب لا يظلم المسلم المسلم ولا يسلمه ١٦٨/٣ ومسلم فى البر ـــ باب تحريم ظلم المسلم وخذله ١٠/٨ ، ١١ .

لبى النداء واقتحم بجيش كثيف أرض الروم وطوى أبعادا شاسعة ودخل في حرب مدمرة حتى استنقذ المرأة الأسيرة بإخوة الإسلام (١).

إن الوضع الآن تغير كما قال قائل :

رُبُّ « وامعتصماه » انطلقت » لم تصادف نخوة المعتصم

الوضع تغير لأن أكثر حكام المسلمين إما عميل للشرق وإما عميل للغرب ، ولقد رأينا عملاء لإحدى الجبهتين لا يرون حرجا أبداً من أن يلعبوا في موسكو بينها الجيش الشيوعي يقتل إخوانهم في أفغانستان!! .

وذلك لأن أخوة الإسلام تبددت أو تلاشت أو اختفت مع نزعات القومية العربية والبعث العربى والوطنيات الضيقة والأنساب المزورة التى اخترعت للأمة الإسلامية كى تذهب بها وتبدد قواها وتهد كيانها.

الدولة فى الإسلام ليست طبلا أجوف ، إنما هى ممثلة لتعاليم هذا الدين عبادة ومعاملة ، أخلاقا وقوانين .

الدولة فى الإسلام هى الحزام الذى يشد شعب الإيمان السبعين والإطار الذى يحكم تجمع هذه التعاليم ويشرف على مصالح الأمة ويسوقها إلى الغاية التى يرتضيها رب العالمين .

هذه هي الدولة كما رسمها ديننا ، عندما بدأت في المدينة كان بديهيا أن تقوم أمامها العوائق وأن يوجهد لها أعداء ومعارضون .

لقد نظرت في القرآن الكريم الذي نزل في المدينة المنورة فوجدت فيه نماذج كثيرة لوظيفة الدولة تجاه الأعداء والمعارضين الذين يشغبون عليها ويعملون ضدها .

واليوم نقدم نموذجا واحدا من سورة النساء ، ولعلنا فى خطب أخرى إن شاء الله نقدم نماذج من القرآن المدنى يزيد ما قلناه وضوحا ويبين له حدوده التى لابد منها .

<sup>(</sup>١) أَنظر الكامل في التاريخ ١٧٦/٦ .

عندما قامت دولة الإسلام على التوحيد لا على الشرك ، على الإيمان لا على الكفر ، على إحياء شرائع الله الخاصة بالدولة والأسرة والمجتطع التى تتصل بالسياسة والاقتصاد والأسرة والأخلاق الفردية ، عندما قامت الدولة على هذا كله كان طبيعيا أن ينبرى لها أعداء ، وأن يقوم ضدها معارضون .

ولذلك وجدت سورة النساء تحدثت عن مواقف للمعارضين في خمسة مواضع ، كان التعريض بأولئك المعارضين يبدأ بهذا الاستفهام « ألم تر » ؟

محمسة استفهامات نقولها إجمالا ثم نشرحها بشيء من التعجل.

قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى اللَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكَتَابِ يَشْتُرُونَ الضلالة ويريدون أن تضلوا السبيل . والله أعلم بأعدائكم وكفى بالله وليا وكفى بالله نصيرا ﴾ [ النساء : ٤٤ ، ٤٥ ] .

استفهام آخر : ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى اللَّذِينَ يُزَكُونَ أَنفُسُهُمْ بِلَ اللَّهِ يُزَكِّى مَنَ يشاء ولا يظلمون فتيلا . انظر كيف يفترون على الله الكذب وكفى به إثما مبينا ﴾ [ النساء : ٤٩ ، ٥٠ ] .

استفهام ثالث: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذِّينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكَتَابِ يُؤْمِنُونَ بَالْجِبِتُ وَالطَّاغُوتُ وَيَقُولُونَ لَلذِينَ كَفُرُوا هُؤُلَاءً أُهْدَى مِنَ الذِّينَ آمِنُوا سبيلاً . أُولئك الذِّينَ لَعْنَهُمُ الله ومن يلعن الله فلن تجد له نصيرًا ﴾ [ النساء : ٥١ ، ٥٢ ] .

استفهام رابع: ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى اللَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنْهُمْ آمَنُوا بِمَا أَنْزُلَ إِلَيْكُ ومَا أَنْزُلَ مِنْ قَبْلُكُ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وقد أَمْرُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهُ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يَضْلُهُمْ ضَلَالًا بِعَيْدًا ﴾ [ النساء : ٦٠ ] .

استفهام خامس: ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى الذِّينَ قَيلَ لَهُمْ كَفُوا أَيْدَيْكُمْ وَأَقْيَمُوا الصّلاةُ وَآتُوا الزّكاةُ فَلَمَا كُتَبُ عَلَيْهُمُ القَتَالَ إِذَا فَرِيقَ مَنْهُمْ يَخْشُونُ النّاسُ كَخْشَيَةُ الله أُو أَشْدَ خَشْيَةً وَقَالُوا رَبّنا لَمْ كُتَبَتَ عَلَيْنَا القَتَالَ لُولاً أَخْرَتُنَا إِلَى أَجْلَ قُرِيبُ قُلْ مُتَاعَ الدّنيا قَلْيُلُ وَالآخرة خير لمن اتقى ولا تظلمون أجل قريب قل متاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى ولا تظلمون فيلا ﴾ [ النساء : ٧٧ ] .

هذه الاستفهامات الخمسة نستعرضها واحدا واحدا كى نقف وقفة تأمل أمامها .

الاستفهام الأول: ﴿ أَمْ تَو إِلَى الذين أُوتُوا نَصِيباً مِن الكتاب ﴾ من أيديهم من مم ؟ هم اليهود ﴿ أُوتُوا نَصِيباً مِن الكتاب ﴾ لأن ما بين أيديهم من صحائف الوحى ليس الوحى كله ، وليس الوحى الحق ، هو أولا: ناقص ، وثانيا: مغشوش ، فيه أخطاء وجهالات كثيرة ، وأهم من ذلك كله أن مسالكهم ضد الموحدين مريبة ومرفوضة !! لماذا ؟ لأن أحقادهم طفحت من أفئدتهم ، فهم يودون للمسلمين أن يرجعوا كفارا بعد أن هداهم الله إلى الإيمان ، وقد تكرر هذا المعنى واتضح في سور أخرى: ﴿ ودوا لُو تكفرون كَما كفروا فتكونون سواء ﴾ [ النساء : ١٠٩] ، وقال : ﴿ ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفارا حسدا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق ﴾ [ البقرة : ١٠٩] .

هذه الودادة في نفوسهم جعلتهم ــ بتعبير القرآن ــ : ﴿ يَشْتُرُونُ الصَّالَةُ وَيُرِيدُونَ أَنْ تَصْلُوا السبيل ﴾ !!

هذا الحقد توارثته الدول الاستعمارية كلها ومن ينتسبون ــ الله السماء زورا ، ولقد سئل أحد المبشرين أمام رؤسائه : كم مسلما نصرته ؟ فقال الرجل : لا تسألونى كم مسلما نصرته ، ولكن سلونى : كم مسلما أفسدته على دينه ؟ أو أفسدت عليه دينه ؟!!

هذا هو الذي يتجه إليه أعداء الإسلام: كيف يفسدون علاقتنا بكتاب ربنا وسنة نبينا عليلة .

الاستفهام الثانى : ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى الدّين يَزْكُونَ أَنفُسِهُم ﴾ أى يعتبرون أنفسهم قمة الخليقة ، ويرون أنهم شعب الله المختار ، ويقولون فى سلالاتهم إنهم أبناء الأنبياء وإنهم أجدر الناس بالسيادة على كلتا الجبهتين فى الشرق أو فى الغرب لعبقريتهم ولعلمهم ولغناهم ولقدرتهم السياسية والاقتصادية !!

وهذا كلام يحتاج إلى تأمل، فالقول بأن اليهود أو بنى إسرائيل هم أبناء يعقوب كلام غير صحيح، فإن هؤلاء اليهود من عشرات الأجناس

والدماء والألوان ، ولو فرضنا كذبا أنهم أولاد إبراهيم ما يجديهم هذا شيئا فإن الله جل جلاله يقول عن إبراهيم ونوح : ﴿ ولقد أرسلنا نوحا وإبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكتاب فمنهم مهتد وكثير منهم فاسقون ﴾ [ الحديد : ٢٦ ] .

فالانتساب وحده للأنبياء لا يعطى وجاهة ولا يكون شرفا ولو كانوا أبناء محمد عليلية نفسه ، فإن نبينا عليه الصلاة والسلام قال : « يا فاطمة بنت محمد سليني ما شئت من مالى لا أغنى عنك من الله شيئا » (١) ، وقال : « ومن بطًا به عمله لم يُسرع به نسبه » (٢) .

فتزكيه النفس والقول بأن لله شعباً مختاراً كلام لا أصل له ، إنما يُزَكَّى الإنسان بعمله وخلقه وشرف نفسه وما يقدمه للآخرين من فضل ونُبل ، أما ما عدا ذلك فلا قيمة له .

الاستفهام الثالث: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذِّينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكَتَابِ يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا ﴾ [ النساء : ٥١ ] .

سئل زعماء يهود \_ يوم ضريت الحرب بين الوثنية تقودها قريش وبين التوحيد يقوده خاتم الأنبياء عَلَيْكُ \_ قال لهم رجال قريش: أنتم خبراء بالوحى ، أنتم أهل الذكر وأهل الكتاب احكموا بيننا وبين محمد أنحن على الحق أم هو ؟ فكان جواب أحبار اليهود وسدنة العهد القديم: أنتم على الحق ومحمد على الباطل (٣)!!

الشرك عند هؤلاء حق والتوحيد باطل!! هذا هو الهوى الجامح والحكم القبيح، وسبب هذا الحكم الحقد والحسد والبغى فى الأرض والاستطالة على الناس ورب الناس.

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الوصايا \_ باب هل يدخل النساء والولد فى الأقارب ٧/٤ ، ٨ ومسلم
 فى الإيمان \_ باب فى قوله تعالى : ﴿ وأنذر عشيرتك الأقربين ﴾ ١٣٣/١ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في الذكر ـــ باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر ٧١/٨ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن إسحاق انظر لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي : ٨٣ .

الاستفهامات الثلاثة في أهل الكتاب وفي طليعتهم اليهود .

أما الاستفهام الرابع فهو في المنافقين الذين وجدوا في المجتمع المدنى ولهم باطن سيء ومظهر حادع ، هؤلاء تكشفهم دائما أمور :

أول ما يكشفهم أنهم يكرهون الدولة الإسلامية ، ويكرهون التشريع السماوى ، ويكرهون الأحكام التي أنزلها الله لتطهر المجتمع من أوساخه ، وفي الحديث الشريف : « حد يعمل في الأرض خير لأهل الأرض من أن يطروا أربعين صباحا » (١) .

هذا الحديث معناه أن البركة ليست فى أن تمطر السماء الأرض ، هناك بلاد تكاد تموت جوعا من الجفاف ، والغريب أن هؤلاء طمس الله على أفئدتهم فلا يعرفون استسقاء ، هم بهائم ليس لهم رب يدعونه ، إنهم ينتظرون نجدات من الشرق أو من الغرب !!

هناك الآن خوف من أزمات الجوع ومن أزمات الضيق ، والسبب ليس فى أن الأرض لم تمطر ، إنها أمطرت ، ولكن السلوك البشرى فوق ظهر الأرض سلوك طائش معوج محروم من عناية السماء ومن مباركة الله ، فلو أن مجتمعا أقام حدود الله بحقها لتوفرت البركات هنا وهناك وكما قال جل شأنه : ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون ﴾ السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون ﴾ والأعراف : ٩٦].

الاستفهام الرابع: ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى اللَّهِينَ يَزْعَمُونَ أَنْهُمْ آمَنُوا بَمَا أَنْزُلُ إليك وما أنزل من قبلك ﴾ .

زعم: مطية الكذب، أى أن كلامهم غير صحيح، هم كذبة فى زعمهم للإيمان، ليس تدينهم حقيقيا، إنما هو تدين صورى، ولو كان تدينهم حقيقيا لله ولما اخترعوا عقوبات لأ

 <sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة فى الحدود ــ باب إقامة الحدود ٧٤٨/٢ والنسائى فى قطع السارق ــ باب الترغيب فى إقامة الحد ــ بلفظ ثلاثين ــ ٢٥/٨ ، ٧٦ وأحمد ــ بلفظ ثلاثين ــ ٤٠٢/٢ وقال فى صحيح الجامع الصغير ( ٣١٣٠) : حسن .

صلة لها بدين الله ، هي عقوبات يريدون بها محاربة الجريمة في المجتمع ، ولكن هذه العقوبات ما حمت المجتمع من عدوان المعتدين وسرقات السارقين وغش الغاشين وضلال الضالين ، وهيهات !! وقد يحلفون أنهم يريدون بهذه العقوبات الإحسان إلى الأمة أو التوفيق بين ما يحب الله وبين ما ينبغي إيقاعه بين الناس من مصلحة ، ويكذبهم القرآن في هذا كله : ﴿ أَلَمْ تَرْ إِلَى الذين يزعمون أنهم آمنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيدا . وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا . فكيف إذا أصابتهم مصيبة بما قدمت أيديهم ثم جاءوك يحلفون بالله إن أردنا إلا إحسانا وتوفيقا ﴾ [ النساء : ٦٠ — ٦٢ ] .

هؤلاء بيَّن القرآن الرأى فيهم والحكم الفذ فى شؤونهم عندما قال : ه فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا فى أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما ﴾ [النساء: ٦٥].

أما الاستفهام الخامس فهو فى ضعفاء الإيمان الذين لا يعرفون حقيقة القدر ولا يحيطون علما بالأسماء الحسنى والصفات العلى فيظنون أن الهروب يطيل الأجل وأن النكوص يكثر الأرزاق وأن الإنسان يستطيع أن يعيش آمنا فى سربه مطمئنا بين أهله إذا لم يقل كلمة حق وإذا لم يجاهد فى سبيل ربه وإذا لم يُلَبِّ نداء الشرف عندما يطلب لمعركة الشرف ، هؤلاء يظنون أن نكوصهم وجبنهم يطيلان الآجال ويكثران الأرزاق ، وهذا كله خطأ ، فإن الأرزاق والآجال لا يمكن أن تطول بالجبن ولا أن تضعف أو تقل بالتضحية ، هيهات !

لقد سبق لرب العالمين أن حدد للناس أرزاقهم وآجالهم، فضعف الإيمان هو الذي يجعل بعض الناس يتملق و يجبن و تخور قواه في موقف شرف و تضطرب أقدامه إذا دعى إلى الدفاع عن دينه وعن أمته وعن يومه وغده!!

كل هذا سببه ضعف الإيمان ولو كان قوى الإيمان لعلم أن الطائرة تسقط وهي محلقة في الجو ـــ ما يدفع أحد عن نفسه وهي ساقطة ـــ ثم يبين القدر عما كتب فإذا طفل أو شيخ ضعيف يبقى حيا وإذا شاب عارم القوة مضرج بدمه !! هذه آجال ما للبشر فيها دخل .

قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تُو إِلَى الذِّينَ قَيلَ لَهُمْ كَفُوا أَيْدَيْكُمْ وَأَقْيَمُوا الصّلاةُ وَآتُوا الزّكاةُ فَلَمَا كُتَب عليهم القتال إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية وقالوا ربنا لم كتبت علينا القتال لولا أخرتنا إلى أجل قريب قل متاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى ولا تظلمون فتيلا . أينا تكونوا يدرككم الموت ولو كنتم في بروج مشيدة ﴾ [النساء: ٧٧،

إن الإيمان الحق يفرض على المسلمين أن يستسلموا لله في هذه النواحي كلها .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

# الخطبذالت إنيذ

الحمد لله موفق العاملين ، وأشهد أن لا إله إلا الله ولى المؤمنين . وأشهد أن محمدا رسول الله خاتم الأنبياء والمرسلين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فإن الأمة الإسلامية في مفترق طرق ، وأعداؤها يتناولونها من كل جانب ، وأسباب الضعف التي تلاقت في مجتمعها كثيرة ، ولكنها تستطيع على مر الأيام أن تمحو هذه الأسباب سبباً سبباً وأن تأخذ طريقها إلى الله خطوة خطوة ، وأن تبدأ فترسخ الإيمان في القلوب وتقوى التقاليد النافعة وتذهب التقاليد النافعة .

إن بناء الأخلاق شيء من صميم عمل الفرد ومن صميم نشاط المجتمع ، وللدولة دخل فيه ، ولكنه دخل جانبي أو محدود أو على الأقل عامل مساعد ، ولكن العامل الأساسي هو في نشاط الفرد ونشاط الأسرة ويقظة الجميع في إقام الصلاة وإيتاء الزكاة والترفع عن الشهوات وبناء فضائل الإيمان والوفاء والتراحم واحترام الحق واحتقار الباطل ، وما إلى ذلك من معان مجتمعنا إليها فقير .

إننى أشعر بأن الأمريكيين كانوا علماء كبارا عندما وضعوا أقدامهم على القمر اوأن تفوقهم الحضارى بلغ حدا يثير الإعجاب ولكنى أقول وبصراحة: إن هناك مجالا آخر ربما كان عندى أعظم من هذا التفوق وأدل على الحضارة من هذا الغزو للفضاء!! أعنى أن رئيس دولتهم يدخل مع رجل الشارع في انتخابات فينهزم!!

يستعرضان معا في الإذاعة فيعطى هذا خمس دقائق وهذا خمس دقائق ، ليس لأحد تفوق على الآخر !! هذا نوع من الخلق أو نوع من الكرامة الإنسانية يحتاج المسلمون إليه ولإيحتاجون إلى قنبلة ذرية ولا إلى تفوق صناعى .

وليس بعامر بنيان قوم \* إذا أخلاقهم كانت خرابا (١) فلنبن الأخلاق والتقاليد الحسنة في أمتنا حتى يمكن أن نكون أهلا للانتساب إلى الإسلام وإلى نبى الإسلام عليه الصلاة والسلام .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (٢)

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالِإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبِنَا إِنْكَ رَوُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] . عياد الله :

إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلاة

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هذا البيت لأمير الشعراء أحمد شوق ( الشوقيات ٢٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

## الْقُرآن يَتِحَدَّثُ عَنِ الْهِجَرَةِ خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه ۱۹۷۳/۲/۲۹

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير ، وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين . أما بعــد :

فمما يروى أن أبا بكر رضى الله عنه قال يوصى عمر بن الخطاب رضى الله عنه : « إنما ثقلت موازين من ثقلت موازينهم يوم القيامة لاتباعهم الحق ، والحق ثقيل على النفوس ، وإنما خفت موازين من خفت موازينهم يوم القيامة لاتباعهم الهوى .. والهوى خفيف على النفوس » !! .

والواقع أن خدمة الحق قد تكون معنتة متعبة لأن أتباع الهوى يقفون ضده ، ويكرهون مسيرته ، ويعترضون انطلاقه إلى غايته ، ثم إن الحق عندما يشق طريقه لابدأن يشعر أصحابه بمرارة الكفاح ، وآلام الهزيمة التي لابد أن تصيبهم في مراحل الجهاد الطويل قبل أن يدركوا هدفهم، ويحققوا مرادهم !!

وعندما نتأمل فى ذكرى الهجرة نجد شواهد لذلك ، وعندما نتأمل فى سيرة أولاد النبى عَلِيْكُ بعده ، ومصابهم فى أنفسهم وأموالهم بسبب دينهم واستمساكهم بالحق نشعر بهذه المعانى حية فى ضمائرنا .

كان الحسين بن على رضى الله عنه يستطيع أن يعيش قرير العين ، وقد التقت في ساحته حسنة الدنيا وحسنة الآخرة !!.

كان الرجل من ناحية الدنيا ممدود المال ، عريض الجاه ، جميل الوجه ، شريف النسب ، وكان من ناحية الدين عابداً ، مخبتاً ، مخلصاً ، يقوم الليل ، ويصوم النهار ، وما أحسن الدين والدنيا إذا اجتمعا .

ولكن خدمة الحق كلفت الرجل أن يخرج ليؤدى واجبه ، ولينهض بأعباء الرسالة التى شعر بضرورة القيام بها ، وكلفه ذلك وكلف إخوانه أن يفقدوا حياتهم واستقرارهم ، حتى قال شاعر من شعراء الإسلام يومئذ يقارن بين حياة الحسين رضى الله عنه وأهله ، وبين حياة ملوك أمية وترفهم ، يقول في البيوت التي خربت لأنها خدمت الحق ، يقول (١):

مدارس آیات خلت من تلاوة ومنزل وحی مقفر العرصات و آل زیاد فی القصور مصونة و آل رسول الله فی الفلوات یقصد زینب بنت علی رضی الله عنها ، لکن الحسین و أخته و أهل البیت رضی الله عنهم ، إنما سلکوا فی هذا مسلك جدهم علیه عندما هاجر!! .

كان يستطيع أن يعيش في بيته ، له زوج صالحة ، ومن أسرة نبيلة ، وحوله من رغد العيش ما يطمئنه إلى حاضره ومستقبله ، ولكنه لما بدأ يحمل أعباء الرسالة ، بدأ يحمل المتاعب الثقال ، وكان ورقة بن نوفل رجلا خبيراً بطبائع المجتمعات ، وقضية الصراع بين الحق والباطل ، فلما بدرت بوادر الوحى ، وذهب يقص ما وجد على ورقة ، قال له ورقة : « ليتني أكون حياً إذ يخرجك قومك فاستغرب النبي علي وقال : « أَوَمُحْرِجِيَّ هم ؟ » قال نعم ، لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودى » (٢) .

إن الذين ورثوا الخرافة تعصبوا لها ، والذين اطمأنوا لأوضاع باطلة تدر عليهم السمن والعسل يحبون أن تبقى هذه الأوضاع ، وأن يعيشوا فى ظلها ، وهم يقاتلون دونها ، ولذلك عندما وجدوا ديناً يعكر صفوهم ، ويحارب إفكهم ، ويمزق خرافاتهم تنمروا له : ﴿ وإذا تتلى عليهم آياتنا

مدارس آیات خلت من تلاوة منازل وحی الله ینزل بینها منازل قوم یُهتدی بهداهم منازل کانت للصلاة وللتقی

ومنزل وحى مُقْفِر العَرَصَاتِ على أحمد المذكور فى السُّورات فتؤمَن منهم زلة العثرات وللصوم والتطهير والحسنات

إلى أن قال :

ألم ترنى مُذ ثلاثين حجةً أروح وأغدوا دائم الحسرات أرى فَيئهم فى غيرهم متقسَّما وأيديهمُ من فيئهم صَفِرات وآل زياد فى القصور مصونة وآل رسول الله فى الفلوات

ديوان دعبل الحزاعى : ١٣١ والقصيدة بتامها في معجم الأدباء ١٠٣/١١ وكتاب أعيان الشيعة للإمام السيد الأمين ٤١٨/٦ ط دار المعارف بيروت وبعضها في تجريد الأغاني ٢٠٨٦/٢ .

(۲) رواه البخارى فى بدء الوحى ـــ باب كيف بدء الوحى ۱/۳ ، ٤ ومسلم فى الإيمان ـــ باب بدء الوحى ۱/۳ ، ٤ ومسلم فى الإيمان ـــ باب بدء الوحى ۹۸ ، ۹۷/۱ .

<sup>(</sup>١) من قصيدة دِعْبِل الخزاعي وَهي طويلة وأولها :

بينات تعرف فى وجوه الذين كفروا المنكر يكادون يسطون بالذين يتلون عليهم آياتنا ... في أفأنبئكم بشر من عليهم آياتنا ... في يكادون يبطشون بهم ﴿ ... قل أفأنبئكم بشر من ذلكم النار وعدها الله الذين كفروا وبئس المصير ﴾ [الحج: ٧٧]

لكن أهل الحق الذين يستميتون في الذود عنه يرزقهم الله أموراً تهون عليهم الصعب !!.

من أول تلك الأمور: نفس رفيعة تمج الباطل، وتشمئز منه، وتشعر بالشقاء لو أنها قارفته أو اقتربت منه، نفس تأنس للحق، وتهش له، وتستحلى مرارة الدفاع عنه، وترى فى ذلك كرامتها ومجادتها وعظمتها فى الدنيا والآخرة:

إن الذى خلق الحقيقة علقماً \* لم يخل من أهل الحقيقة جيلاً فى كل زمن يوجد من يحتضن الحق ، ويستريح إليه ، ومن هذا المعنى قول أحد العلماء وقد سئل : ما لذتك ؟ قال : فى حجة تتبختر اتضاحاً وشبهة تتضاءل افتضاحاً !! .

ربما كانت لذة الحيوان في أبناء آدم أكلة شهية ، أو نومة هنية !! ولكن هناك ناس يشعرون باللذة تغمر أقطار أنفسهم بالسعادة لأن للحق دليلاً قوياً ظهر ، ولأن الباطل أخذ يتبدد كما تتبدد الغيوم عندما تشرق أشعة الشمس !! .

هذا أول ما يزود الله به دعاة الحق وحملته ، وفي طليعتهم وقمتهم صاحب الرسالة العظمى محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام !! إلى جانب هذا هناك أمر يضعه الله في قلوب خدام الحق ، هذا الأمر هو أنه مهما طال المدى فإلى الحق المصير، وأن الكفاح مهما كلف من خسائر، وحمل من عنت فإن القاعدة القرآنية لابد أن ترسو. قواعدها وهي قوله جل شأنه : ﴿ ... فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض... ﴾ [ الرعد : ١٧ ]

وقد حدث فعلاً أن اصطدم حق وباطل من قديم ، ولكن ما الذى انتهى الأمر إليه ؟ من قاتل الحسين رضى الله عنه ؟ .

نكرة فى التاريخ لا يعرف !! باء باللعنة فى يومه وغده !! وذهب فى خبر كان ينتظر غضب الله عندما يؤوب إليه .

أما الحسين فإن الله رفع له ذكره ، كما رفع ذكر جده عليه الصلاة والسلام !! وبقى الحق وبقى أهله ، وتبخر الباطل وتبخر خدمه !! .

هذه حقائق نذكرها بين يدى حديثنا عن الهجرة النبوية الشريفة ، لقد تناولت الهجرة النبوية فى الخطبة الماضية من زاوية ، وأريد فى خطبة اليوم أن أتناولها من زاوية أخرى .

ألف الناس فى القرآن الكريم أنه ينزل تعليقاً على ما يكون من أحداث ، فيوجه التوجيه الذى تفتقر الأمة إليه ، إن كان الذى حدث نصراً ذكر أسبابه بحق ، وكسر الغرور الذى قد يصاحب المنتصرين ، وإن كان هزيمة ذكر الأسباب بصدق ، ومسح التراب الذى عفر جباه المنهزمين!! .

على هذا النحو نجد أن سورة الأنفال نزلت فى أعقاب غزوة بدر ، وأن سورة الأحزاب نزلت فى أعقاب الخندق ، وأن سورة الفتح نزلت فى أعقاب الحديبية ، وأن سورة آل عمران نزل نصفها الأخير فى أعقاب هزيمة أحد ، قد يسأل أحد الناس:فهل نزلت فى حادثة الهجرة سورة مما كما حدث ذلك فى أعقاب الغزوات التى وقعت ؟ .

والجواب: لا ، لم يقع هذا ، ولكن وقع ما هو أخطر وأهم . كأن الله سبحانه وتعالى حكم بأن قصة الهجرة أكبر من أن يعلق عليها فى سورة واحدة ، وأن تمر مناسبتها بهذا التعقيب وينتهى الأمر ، فحكم جل شأنه بأن تكون ذكرى الهجرة قصة تؤخذ العبر منها على امتداد الأيام ، وتذكر فى أمور كثيرة ، وفى مناسبات مختلفة !! .

ولذلك فإنى أعرض من سورة البقرة، وآل عمران ، والنساء ، والتوبة ، والأنفال آيات تناولت الهجرة، وتناول الهجرة في هذه السور المختلفة إنماتم في إطار الدواعي، والملابسات التي قضت بالعودة إلى ذكرى الهجرة حديثاً عنها واعتباراً بها، ففي سورة البقرة نقرأ قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الذينَ آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أو لتك يرجون رحمة الله والله غفور رحيم ﴾

ً [ البقرة : ٢١٨ ] .

﴿ أُولئك يرجون رحمة الله ﴾ يعنى أن الرجاء فى الله ليس حق الكسالى والعجزة ، إنما هو حق المهاجرين والمجاهدين .

ولمِ ذكر هنا أمر الهجرة والجهاد؟.

تنظر إلى الآية التى سبقت هذه الآية لتعرف السبب ، فإن الله تعالى يقول للمسلمين : إن أعداء كم كثيرون ، يتربصون بكم ويحاولون فتنتكم عن دينكم وينتهزون الفرص لإلحاق الأذى قل أو كثر بكم !! قال تعالى : ﴿ ... ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردو كم عن دينكم إن استطاعوا ومن يرتبدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعمالهم فى الدنيا والآخرة وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ [البقرة: ٢١٧] ثم قال : إن النجاة من هذا الارتداد ، ومن هذا الكفر الذى يراد إلجاقه بالمسلمين يتطلب واحداً من أمرين :

إما الجهاد حتى تنكسر صولة العدو ، وإما الهجرة إذا كان المؤمن أعجز من أن يقاتل .

هذا المعنى يستحق أن نذكر معه قول النبى عليه الصلاة والسلام: «لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية وإذا استنفرتم فانفروا»(١) ومعنى الحديث: أنه بعد أن تم فتح مكة فلا مكان للهجرة ، انتهت الهجرة ، وإنما في أعماق المؤمنين جهاد العدوان وكسر الطغيان إلى يوم القيامة ، وإذا استنفرتم فانفروا أى إذا أعلنت الدعوة إلى القتال وظهر النفير العام فانفروا ، ومع ذلك فقد وردت أحاديث أخرى تفيد أن الهجرة باقية إلى يوم القيامة ، وتفسير ذلك : أن بعض الناس قديكونون في بيئات يعتزلون فيها ويستوحشون ، هؤلاء ينبغى كى يبقى الإيمان في أعقابهم أن يلحقوا بكتلة الأمة الإسلامية ، والحقيقة أنى شعرت بهذا المعنى ، وأنا أرقب حياة بعض الذين هاجروا من مصر إلى كندا ، أو استراليا أو غيرهما من بلاد الله ، فإن بعض المسلمين هناك ضاع دينهم ، أو فقدوا في البيئة الجديدة ما يربطهم بتراثهم وتاريخهم .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الجهاد ـ باب فضل الجهاد ١٧/٤ ، ١٨ ومسلم فى الإمارة ـ باب
 المبايعة بعد فتح مكة على الإسلام والجهاد : ٢٨/٦ .

ألحق الآباء أبناءهم بمدارس لا لغة فيها ولا صلاة ولا قرآن ، فشب الأبناء على النحو الذي أتيح لهم وضاع بذلك دينهم .

الأمر يحتاج إلى علاج سريع ، إما أن يعودوا إلى إسلامهم هنا ، وإما أن نرسل إليهم فى بيئاتهم من يستبقى علائقهم بالله ورسوله والقرآن وهداياته وإلا ضاعوا .

هذه آية من الآيات التي علقت على الهجرة بعد الهجرة بسنين ، في سورة آل عمران نرى آية أخرى تحدثت عن الهجرة بعد هزيمة « أحد » والهزيمة كانت مرة ووقعها كان شديداً على النفوس ، ولكن الله ينبه الرجال إلى أن المبادى و لا ينصرها المهازيل والضعاف ، من طلب عظيماً خاطر بعظيمته ، والأمم الضائعة ، والشباب الطرى لا يمكن أن يكون سناداً لهدف ضخم ولا حمّالا لواجبات عظيمة !! .

إذن لابد أن يلقن المسلمون بعد « أحد » درساً يذكرهم بالهجرة . قال تعالى : ﴿ فاستجاب لهم ربهم أنى لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض فالذين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيئاتهم ولأدخلنهم جنات تجرى من تحتها الأنهار ثواباً من عند الله والله عنده حسن الثواب ﴾ [آل عمران : ١٩٥]

فى سورة النساء ذكرت الهجرة ، ذكرت على أساس يستحق أن ندرسه فى عصرنا ، فإن الهجرة من مكة إلى المدينة كانت انطلاقاً بدعوة مجبوسة مضطهدة إلى مكان جديد أو وطن جديد تستقر فيه وتحاول الانطلاق منه ، ولذلك كان فرضاً على كل مسلم أن يترك مكة إذا كان يعيش فى مكة ، أن يترك جنوب الجزيرة العربية إن كان يعيش فى جنوبها ، أن يترك شمالها إن كان يعيش فى شمالها ، وأن يلحق بالإسلام الذى أسس مجتمعاً له فى المدينة كى يدعم هذا المجتمع الجديد ويعلى فيه راية التوحيد ، ويرد عنه عدوان الشرك ، ويجعل قوى المؤمنين فى هذا الوطن الجديد ويرد عنه عدوان الشرك ، ويجعل قوى المؤمنين فى هذا الوطن الجديد

تهاسك وتتلاقى ، ومن هنا فإن عدم الهجرة كان جريمة ، واعتبر الذين يؤثرون الضعف فى أرضهم اعتبروا حطب جهنم !! وقال فيهم رب العالمين : ﴿ إِنَّ الذِينَ تُوفَاهُم الملائكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم قالوا كنا مستضعفين فى الأرض قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيراً ﴾ [النساء : ٩٧] ثم استثنى القرآن أصحاب الأعذار الحقيقية فقال ﴿ إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً . فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم وكان الله عفواً غفوراً ﴾ [النساء : ٩٨ ، ٩٩] .

الرجال: أى الشيوخ الفانين الذين لا يستطيعون الضرب فى الأرض ولا التنقل من مكان إلى مكان ، ماذا تكون عقبى هؤلاء ؟ ﴿ فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم ﴾ والتعبير بكلمة عسى قطع لدابر احتلاق الأعذار ، لأن صاحب العذر الحقيقى لا يدرى أيغفر الله له أم لا ؟ وإن كان الرجاء فى الله محققاً ، إلا أن التعبير جاء هكذا حتى لا يفتعل أحد عذراً!! .

وفى سورة الأنفال نجد حديثاً عن الهجرة بعد النصر فى معركة بدر والحديث سببه أن المسلمين بدا منهم شيء من الرفق بالأسرى حتى تركوهم ، ولكن تطهير الأرض من المجرمين لمصلحة الحياة نفسها ، إن المجرمين جراثيم تنقل الخزى والذل والسرقة والأثرة والتشيع من الحرام ، ومن مصلحة الحياة نفسها أن يختفى هذا الصنف من الناس!! .

ولذلك فإن القرآن الكريم ذكر المسلمين بعد النصر بأيام الكرب والضرب التى كانت تلاحقهم فى مكة وهم مضطهدون معذبون : ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنْتُم قَلِيل مستضعفون فى الأرض تخافون أن يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون ﴾ [ الأنفال : ٢٦ ]

ثم يقول الله لنبيه عَلَيْكَ : ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكُ الَّذِينَ كَفُرُوا لَيُثْبَتُوكَ أُو يقتلوك أو يخرجوك ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين ﴾ [الأنفال : ٣٠] وهذه الآیة تشرح المؤامرة التی حیکت خیوطها فی مکة وهم یتحدثون کیف نخلص من محمد ؟ فیری بعضهم أن یسجن ، ویری بعضهم أن یقتل ، ویری بعضهم أن یطرد ، إلی آخر ما اختلف القوم فیه .

ثم تأتى المناسبة الأخيرة التى ذُكرت آياتها فى سورة التوبة ، وربما ظن بعض الناس أن هذه الآيات نزلت فى أعقاب الهجرة ، لأن الله يقول فيها : ﴿ إِلَّا تنصروه فقد نصره الله إذ أخرجه الذين كفروا ثانى اثنين إذ هما فى الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ﴾ [التوبة: ٤٠]

ناس كثيرون ربما ظنوا أن الآية بعد قصة الغار وما وقع فيها ، وهذا بطأ ، فإن هذه الآية نزلت بعد قصة الغار بتسع سنين !! نزلت في سورة براءة ، ونزلت كما أحكى لكم الآن لسبب ، فإن الله يُرجع الناس إلى قصة الهجرة ليعتبروا بها ولينتفعوا من أحداثها ، وقد حدث بعد تسع سنين من الهجرة أن استدعى ما يقتضى عرض قصة الهجرة والغار والحوار الذى دار بين النبي عَيِّلِيَّة وصاحبه ، عندما فُرض على المسلمين علناً أن يتجمعوا لقابلة الروم ، والروم أو الرومان كما يدرس اسمهم في التاريخ ، كانوا يومئذ الدولة الأولى في العالم ، كانوا أشبه بأمريكا الآن ، كانت دولة مرهوبة الجانب ، عظيمة السلطان ، باطشة بالشمال الأفريقي كله ، وبآسيا الصغرى كلها وعندما اشتبك الإسلام معها كانت خارجة من نصر تُجرر أفياله فخراً على الدولة الأحرى ، دولة فارس ، أي أن الأمجاد كلها كانت تكلل هامة الرومان ، دولة عظمى ومنتصرة ، وفي هذه اللحظات قيل لمسلمين تحركوا إلى دولة الروم لتقاتلوها !! وقع الرعب في قلوب الناس ، وقع التخاذل والقلق ، وقال المنافقون آانتهي محمد ، انتهي دينه ، سيشتبك مع الدولة الأولى في العالم وسيتلاشي !!.

وشاء الله أن تنزل الآيات بعد أن تمت المعركة وبعد أن ذهب المسلمون في ثلاثين ألفاً !! ما عرفت جزيرة العرب تعبئة بهذه الضخامة في أيام مرهقة بحرها وجدبها حتى سميت الغزوة غزوة العسرة ، ونزل القرآن يبكت المنهزمين الضعاف ، يبكت الذين خافوا القوة المادية ونسوا قوة الله :

إلى الأرض أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة فما متاع الحياة الدنيا فى الآخرة إلا قليل \* إلا تنفروا يعذبكم عذاباً أليماً ويستبدل قوماً غيركم ولا تضروه شيئاً والله على كل شيء قدير \* إلا تنصروه فقد نصره الله إذ أحرجه الذين كفروا ثانى اثنين إذ هما فى الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ... ﴾ [التوبة: ٣٨ - ١٠].

وعاد إلى قصة الهجرة يُذكر بوقائعها ، إن الرجل الفرد الذى تألبت عليه مكة كلها وهي يومئذ أم القرى وعاصمة الجزيرة العربية ، إن الرجل الوحيد الذى خرج معه صاحبه يؤنسه ويخدمه، هذا الرجل ماذا حدث له ؟ .

ما استطاع الناس أن يصنعوا له شيئاً ، بل لقد تحول على امتداد الزمن إلى حضارة عمرت المشارق والمغارب بمنطق العقل ، وأدب النفس ، وسناء الخلق ، وأقامت مجتمعاً لا تعرف الدنيا مثله تراحماً وتناصراً وعدلاً .

﴿ لَا تَحْزِنَ إِنَ اللهُ معنا ﴾ صيحة العزاء في ضيق الغار وهجمة العدو واضطراب، الدنيا ، صيحة العزاء ﴿ إِنْ اللهُ معنا ﴾ !! .

الكن متى يكون الله مع أمة مَّا ؟ يوم تكون هذه الأمة مع الله ، وقد قلت لكم : إن أحد الصالحين قال لتلميذه : إذا أردت أن تعرف مكانتك عند الله فاعرف مكانة الله في قلبك !! .

هكذا ذكر الإسلام قصة الهجرة ، وهكذا عرضها القرآن الكريم فى مواطن شتى من السور، نزلت تُعلم، وتعلم إلى جانب ذلك أن صاحب الرسالة الجليلة عليه الصلاة والسلام ما فقد بالله ثقته، ولا وهن فيه أمله، عندما لاحقه سراقة بن مالك يريد أن يبطش به ، وأن ينال الجائزة المرصدة لمن يجيء بمحمد عين أو ميتاً ، وعندما هزمته الأقدار كبا ، وكبا فرسه ، قال له المهاجر الوحيد المطارد في صحراء الجزيرة : « كيف بك إذا لبست سوارى كسرى » ؟(١) .

وعاد الرجل كالمجنون من الذي حدث ومن الذي سمعه ؟

وفتحت فارس ، وجيء بسواري كسرى ، ودعا عمر بن الخطاب رضى الله عنه سراقة وألبسه السوارين(١) تحقيقاً لوعد رسول الله عليه السوارين أقول قولى هذا واستغفر الله لي ولكم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المرجع السابق .

# الخطبذالبت انبذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرؤن لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٠]

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين ، وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد:

فإن الإسلام الذى جاهد من أجله محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام هو دين الله من الأزل إلى الأبد، هو الدين الحق من الأزل إلى الأبد، هو الدين الحق من الأزل إلى الأبد، به بشر جميع الأنبياء من قبل ، وبحقائقه أرسلوا ، وبأركانه نهضوا بين الأمم ، منذ نوح عليه السلام أبى البشر الثانى ، يقول الله : ﴿ واتل عليهم نبأ نوح إذ قال لقومه يا قوم إن كان كبر عليكم مقامى وتذكيرى بآيات الله فعلى الله توكلت فأجمعوا أمركم وشركاءكم ثم لا يكن أمركم عليكم غمة ثم الله فعلى الله توكلت فأجمعوا أمركم وشركاءكم ثم لا يكن أمركم عليكم غمة ثم الله وأمرت أن أكون من المسلمين ﴿ [بونس: ٧١ ، ٧٧]

ويقول الله لعيسى ابن مريم عليه السلام: ﴿ وَإِذَ أُوحِيتَ إِلَى الْحُوارِينِ أَنْ آمَنُوا فِي وَبِرُسُولِي قَالُوا آمَنَا وَاشْهِدَ بَأْنَنَا مُسَلَمُونَ ﴾ [المائدة: ١١١].

وبين عيسى ونوح رسل كثيرون ، ذكر القرآن عناصر الوحدة الدينية التي تجمعهم كلهم والعنوان الفذ الذي عملوا تحت رايته، أي الإسلام .

لكن الإسلام عندما شرح القرآن الكريم حقيقته على هذا النحو كمَّل المعانى فبين أن موسى ولا محمد عليه على كذب موسى ولا محمد عليلة كذب واحداً من الاثنين .

رالأول كان يمهد للثانى ، والثانى كان يصدق الأول ، هذه حقائق ، لكن الأتباع الجهلة شردوا عن رسالة موسى وعن رسالة عيسى ، ولذلك لما انحرفوا عن طريق موسى وعيسى وابراهيم ، أصبحوا لا يستحقون وصف الإسلام ، لأن الإسلام إيمان بالله الواحد وتصديد الله على الجاء به موسى ، فأيدن ما جاء به موسى ؟ وهل صدق اليهود بما جاء به موسى ؟ .

إن الإسلام إيمان بالله الواحد وتصديق للنبيين جميعاً ، فإذا قال يهودى فى إسرائيل: إن عيسى لقيط وأمه زانية !! وإن محمداً دجال ورسالته كاذبة !! .

فهل يمكن أن يقال إن هذا اليهودى يتبع موسى ويسمى مسلماً ؟ لا ، هذا غير صحيح ، إن الإسلام الحق عبادة لله الواحد ، ولو أن عيسى حى لرفض ممن يزعمون اتباعه أن يجعلوه إلها مع الله ولقال لهم : إنى عبد فقط !! ولا يمكن أن يسمى من يشرك بالله أو يكذب واحداً من أنبيائه مسلماً يعبد الله على طريقة موسى أو على طريقة عيسى .

إن محمداً عليه الصلاة والسلام جاء بالحقيقة الكاملة والوحدة الدينية الشاملة وهو مع ذلك وضع قاعدة إنسانية كلها رقة ، وكلها عدالة ، فبين أن الذي يرفضه – أي يرفض محمداً عليه – ولا يريد أن يتبعه فليرفضه وليبق على ما يريد ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقي لا انفصام لها والله سميع عليم ﴾ [الغرة: ٢٥٦]

فنحن نشرح الحق ونؤيده ونسانده ونستميت في الدفاع عنه ، ونرد كل فتنة تحاول أن تمسخ الدين أو أن تشوهه ، ولكنا مع هذا الاستمساك والتشبث نعامل غيرنا كإنسان له ما لنا وعليه ما علينا !! هذا هو الفهم الواعى والشرح الدقيق للإسلام ، أما الزعم بأن الأديان كلها سواء لا خلاف بين يهودية أو نصرانية أو إسلام في عصرنا الحاضر ، فهذا لغو من القول لا يلتفت إليه .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لِنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غَلاَ لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبِنَكَ إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠]

عباد الله :

﴿ إِنَ الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون ﴾[النحل: ٩٠]

**\* \***. **\*** 

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

## شُبهَاتُ حَولَ بَعضُ الأَحَادِيثِ النَّبويَّةِ

### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص رضى الله عنه في يوم ١٩٧٣/٦/١٥م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فأرجو أن أوفق إلى أداء خطبة اليوم برغم ما أعانى من بعض الأمراض المفاجئة .

موضوعنا \_\_ إن شاء الله \_\_ رد شبهات عن بعض الأحاديث النبوية التي شاعت بين الناس وفهموها على غير وجهها .

والمسلمون بحسبهم أن أعداءهم يتربصون بهم وينالون منهم، فلا ينبغى أن يعينوهم على أنفسهم بسوء الفهم للدين والافتراء على وحى الله بما لم يُردُّهُ الله ورسوله.

ا ـــ من ذلك أن عددا كبيرا من الناس يجرى على لسانه قوله عليه الصلاة والسلام : « من قال لا إله إلا الله دخل الجنة » (١) .

 <sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الأوسط والكبير وفيه أبو مشرح أو مشرس لم أقف له على ترجمة . كذا في
 مجمع الزوائد ١٨/١ .

فيفهم من هذه الكلمة أن الإيمان يمكن أن يكون لفظا عابرا وقولاً فارغا ، وأنه ما دام قد تحصَّن وراء كلمة التوحيد التي أفلتتُ من بين شفتيه فلا عليه أن يقصِّر في جنب الله ولا عليه أن يفرط في حقوق الله !!

وهذا تفكير لا أصل له فى ديننا ، فإن علماء الحديث قالوا : هذا الحديث له معنيان :

المعنى الأول: أن هذا الحديث إنما قيل فى صدر الإسلام يوم كانت مهمة النبى عليه الصلاة والسلام أن يحارب الوثنية السائدة ، وأن يحقر عبادة الأصنام ، وأن يفطم الناس عن الحرافات التى ألفوها ، ويرفعهم عن مستواها إلى مستوى الإيمان بالله الواحد .

فكانت الدعوة إلى التوحيد هي المهاد الأول والأساس الأوحد الذي بدأ الإسلام به ، ولكن الإسلام بعد ذلك نما وأخذت تعاليمه تتنزل من لدن العلى الكبير ليعلم الناس حقيقة دينهم ، وتمام شرعهم .

ومعروف أن القرآن ظل ينزل خلال ثلاث وعشرين سنة ، وأن أركان الإسلام لم تكتمل لأول يوم جاء فيه هذا الدين الحنيف ، وإنما ظلت أوامره ونواهيه تتنزل حلقة بعد أخرى حتى اكتملت سلسلتها قبل أن يذهب النبى على الرفيق الأعلى .

معروف أن صوم رمضان لم يشرع إلا بعد خمسة عشر عاما من بدء الإسلام ، ولم يكن صوم رمضان معروفا في العهد المكي كله ولا كان فريضة من فرائض الدين .

ومعروف أن الصلوات الخمس ما شرعت إلا ليلة الإسراء ، وقبل ذلك كانت الصلاة ثنتين ثنتين .

ومعروف أن فريضة الحج لم تشرع إلا بعد أن استطاع المسلمون أن يفتحوا مكة ، وأن يؤمنوا طريق الحرم ، وأن يشيعوا الأمان في أرجاء الجزيرة .

عندئذ \_ بعد أن كانت كلمة التوحيد هي الإسلام \_ قيل : « بني

الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، والحج ، وصوم رمضان » (١) .

ثم جاء حديث آخر وسَّع الدائرة وبيَّن أن تعاليم الإسلام أكبر، وهو : « الإسلام ثمانية أسهم : الإسلام سهم ، والصلاة سهم ، والزكاة سهم ، وحج البيت سهم ، والصيام سهم ، والأمر بالمعروف سهم ، والنهى عن المنكر سهم ، والجهاد في سبيل الله سهم ، وقد خاب من لا سهم له » (٢) .

إذن الرأى الأول أن هذا الحديث قيل في صدر الإسلام ، وأن تعاليم الإسلام ظلت تتنزل خلال ربع قرن تقريبا ، فكان هذا الحديث تصويراً لأول ما بدىء تعليمه ، ثم جاءت بعد ذلك أشياء كثيرة لابد منها ولا يتم الإسلام إلا بها ولا تعتبر أركانه مستكملة إلا إذا أداها الإنسان جميعا .

هذا رأى تبناه أو فضَّله وأشار إليه العلامة «المنذرى» المحدث المشهور .

هناك رأى آخر يقول: ليس من الضرورى أن تقول: هذا الحديث قيل أول الإسلام ثم جاءت بعد ذلك متممات له، إنما المقصود بـ « من قال لا إله إلا الله دخل الجنة » من قالها مؤمنا بها ، موفيا بحقوقها ، وقافا عند حدودها ، نازلًا على ما يرتبط بها من آثار في النفس والمجتمع ..

والآثار المرتبطة بالإيمان كثيرة ، وقد بين النبى عليه الصلاة والسلام هذه الآثار في أحاديث شتى ، بيَّن أن الإيمان لابد أن يكون مجموعة من الأخلاق الأساسية من صدق ووفاء وأمانة وضبط للمواعيد وشرف في الخصومة ..

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى في الإيمان ـــ باب دعاؤكم إيمانكم ٩/١ ومسلم في الإيمان ـــ باب قول النبي
 بني الإسلام على خمس ٣٤/١ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البزار ، وفيه يزيد بن عطاء وثقه أخمد وغيره وضعفه جماعة وبقية رجاله ثقات . كذا
 ف مجمع الزوائد ۳۸/۱ .

فإذا كان الإنسان يدعى الإيمان ثم لوحظ عليه أنه يفترى الكذب ، وأنه يتلاعب بالوعود ، وأنه يغدر بالعهود ، وأنه يخون الأمانات ، وأنه يفجر في الخصومة ، فمعنى ذلك أن إيمانه مكذوب على نحو ما قال الله جلً شأنه : ﴿ وَمِن النَّاسِ مِن يَقُولُ آمنا بالله وباليوم الآخر وما هم مجوّمنين ﴾ [ البقرة : ٨ ] .

وعلى هذا النحو جاء الحديث الشريف: « أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خان ، وإذا حدّث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر » (١).

فهذا الحديث يعنى أن الأحلاق من أركان الإيمان ، ويجب أن يكون الإنسان صاحب خلق حتى يعتبر إيمانه مقبولا ويقينه ناضجا .

ولابد أيضا للمؤمن من أن يؤدى الحقوق التى كتب الله عليه وهو منشرح الصدر ، مطمئن النفس ، فإذا طلبت منه زكاة رحب بما يدفع ، وإذا فرضت عليه نفقة نهض ولم يبخل .

إن المنافقين يعتبرون الزكوات التي يدفعونها غرامة كلفوا بها ، ويعتبرون النفقات المطلوبة منهم مغارم لزمتهم وهم يودون لو فَرُواعنها ، وهؤلاء يقول الله فيهم : ﴿ وَمِنَ الْأَعْرَابِ مِن يَتَخَذُ مَا يَنْفَقَ مَغْرَمَا وَيَتْرَبِص بَكُمُ الدوائر عليهم دائرة السوء والله سميع عليم ﴾ ثم قال حلَّ شأنه : ﴿ وَمِنَ الْأَعْرَابِ مِن يَوْمِنَ بِالله واليوم الآخر ويتخذ ما ينفق قربات عند الله وصلوات الرسول ألا إنها قربة لهم سيدخلهم الله في رحمته إن الله غفور رحميم ﴾ [ التوبة : ٩٩] .

يعنى أن المؤمن عندما تطلب منه النفقة يذهب بها إلى النبى عليه الصلاة والسلام ويقول له : يا رسول الله خذ ما فرض الله علينا وادع الله لنا .

<sup>(</sup>١) رواه البخارى فى الإيمان ــ باب علامة المنافق١/٥١ ومسلم فى الإيمان ــ باب بيان خصال المنافق ١/١٥ .

وكان النبى عليه الصلاة والسلام يأخذ الصدقات المكتوبة ، ويدعو لمن أداها (١) كما أمره الله بذلك : ﴿ خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم والله سميع عليم ﴾ [ التوبة : ١٠٣ ] .

والنفقة إذا كانت مع إيمان ضخم فإنها تعتبر لذة للإنسان ، وقد كان سعد بن معاذ رضى الله عنه \_ فى معركة بدر \_ يقول للنبى عليه الصلاة والسلام : « خذ من أموالنا ما شئت ، وأعطنا ما شئت ، وما أخذت منا كان أحب إلينا مما تركت » (٢) . هذا هو الإيمان .

أما المنافقون فإذا كانوا قد ضاقوا بالنفقات فهم أيضا يضيقون بذكر الله ، ويضيقون بالصلوات ، ويضيقون بالأذان ، وأبغض الصلوات إليهم الفجر والعشاء (٣) ، لأنهم يحبون أن يناموا وأن يستريحوا وأن لا يحتشدوا مع المؤمنين في هذه الصلوات الجامعة ، ووصفهم الله فقال : ﴿ وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالي يراءون الناس ولا يذكرون الله إلا قليلا ﴾ وانساء : ١٤٢] .

ولعل من المنافقين في عصرنا من يعلنون كرههم للأذان ومن يتحدثون عن الأذان بغضب ، ولقد رأيت ناسا يجيئون إلينا في الوزارة (٤) يطلبون أن لا يسمعوا أذان الفجر!!

<sup>(</sup>۱) فعن عبد الله بن أبى أوفى قال : كان رسول الله الله الله الله الله على أن أنه قوم بصدقتهم قال : اللهم صلّ عليهم ، فأتاه أبى أبو أوفى بصدقته فقال : اللهم صلّ على آل أبى أوفى » رواه مسلم فى الزكاة \_ باب الدعاء لمن أتى بصدقته ١٢١/٣ .

<sup>(</sup>۲) رواه ابن مردویه من طریق محمد بن عمرو بن علقمة بن وقاص اللیثی عن آبیه عن جده . وذکره الأموی فی مغازیه . کما ذکره ابن کثیر فی البدایة والنهایة ( ۲٦٤/٣ ) قال الألبانی ( فقه السیرة للغزالی ص ۲٤۱ ) : وهذا مرسل ، وكذا رواه ابن أبی شیبة کما فی « الفتح » ( ۲۳۰/۷ ) .

 <sup>(</sup>٣) ففى الحديث: « ليس صلاة أثقل على المنافقين من الفجر والعشاء .. » رواه البخارى فى الأذان ــ باب فضل العشاء فى الجماعة الجماعة ١٦٧/١

<sup>(</sup>٤) يقصد وزارة الأوقاف المصرية التي كان يعمل بها يومئذ مديرا للدعوة .

قلت لهم : ولماذا ؟!

قالوا : لأننا نحب أن ننام .

قلت: لكن أذان الفجر شرع حتى لا تناموا ، وقد أودع الله فيه كلمة لم تودع فى الأذان بقية الصلوات الخمس ، وهى قوله: « الصلاة خير من النوم » .

فإذا كنتم تؤثرون النوم فإن هذه طبيعة الإنسان ، وقد جاء في الحديث الصحيح : « يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عقد يضرب على كل عقدة : عليك ليل طويل فارقد ، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة ، فإن صلى انحلت عقدة ، فأن صلى انحلت عقدة ، فأصبح نشيطا طيب النفس ، وإلا أصبح خبيث النفس كسلان » (١) .

والمعنى أن الشيطان يجيء للإنسان من عند جهازه العصبى عندما يهدأ في فراشه ويستقبل النوم ، وهذا سر التعبير النبوى « يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم » فإن القفا ملتقى المخ والمخيخ وما يتصل بالجهاز العصبى ، وليست \_ بداهة \_ العقد هنا عقد حبل حسى ، لا ، هذه عقد معنوية ، إن كل عقدة توعز للإنسان \_ وهو نائم \_ أن يستأنف النوم ، لأن الشيطان يهجس فى نفسه يقول له : أمامك ليل طويل ، أمامك متسع للرقاد ، أمامك ما تستريح به أكثر ، وهذا كله لينيمه عن صلاة الفجر وليؤخره عن أداء حق الله .

والله لقد نظرت إلى هؤلاء الذين يعتبرون الأذان مزعجاً لهم ثم تذكرت قوله تعالى فى المشركين : ﴿ وَإِذَا ذَكُرُ الله وَحَدُهُ أَشْمَازَتَ قَلُوبِ الذّينِ لَا يَوْمِنُونَ بِالآخرة وَإِذَا ذَكُرُ الذّينِ مِن دُونِهُ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشُرُونَ ﴾ لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون ﴾ [ الزمر : ٤٥] .

لم هذا ؟!

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى التهجد ــ باب عقد الشيطان على قافية الرأس إذا لم يصل بالليل ٢٥/٢
 ومسلم فى صلاة المسافرين ــ باب ما روى فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح ١٨٧/٢ .

كان ينبغى أن يهش هؤلاء لذكر الله ، وأن يستجيبوا للنداء وهم يرحبون بتلبية من ينيمهم ومن يوقظهم ، من يميتهم ومن يحييهم، من يطعمهم من جوع ومن يسترهم من عرى ..

ولكن هكذا الناس فى عصرنا ، يرون أن صوت المؤذن مزعج ، وأن صوت المؤذن مزعج ، وأن صوت الشيطان ـــ عندما يقول لكل منهم : عليك ليل طويل فارقد ــ أحب إليهم من صوت منادى الرحمن !!

كلمة « من قال لا إله إلا الله دخل الجنة » كلمة زوّر الشيطان مفهومها عند كثير من المسلمين ، والغريب أنهم يدسّون أصابعهم في كتب السنة ويستخرجون هذا الحديث دون أن يستخرجوا معه أحاديث أخرى تنبههم إلى ما يجب عليهم من سلوك وما يفرض عليهم من خطوات الكمال والترقى ..

فقد روى : « **لا يدخل الجنة قتات** » (١) أى نمام .

وروى أيضا : « لا يدخل الجنة من كان فى قلبه مثقال ذرة من كبر » (٢) .

وروى أيضا : « لا يدخل الجنة قاطع رحم » (٣) .

وروی أیضا : « .. من غشنا فلیس منا » (١) .

وروی أیضا : « لیس منا من لم یجلً کبیرنا ، ویرحم صغیرنا ، ویعرف لعالمنا حقه » (°) .

وروى أيضا : « **ليس منا من خبب امرأة على زوجها** » (٦) . أى أفسدها عليه .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الأدب \_ باب ما يكره من النميمة ۲۱/۸ ومسلم فى الإيمان \_ باب بيان
 غلظ تحريم النميمة ۷۱/۱ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في الإيمان ــ باب تحريم الكبر وبيانه ١٥/١ .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في البر ــ باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها ٨/٨ .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في الإيمان ـــ باب قول النبي عَلَيْكُ من غشنا فليس منا ٦٩/١ .

 <sup>(</sup>٥) رواه أحمد ٣٢٣/٥ والطبراني وإسناده حسن . كذا في مجمع الزوائد ١٤/٨ ورواه أيضا
 الحاكم كما في الجامع الصغير .

 <sup>(</sup>٦) رواه أبو داود في الطلاق ــ باب فيمن خبب امرأة على زوجها ٢٢٤/٦ والحاكم في الطلاق .. وقال في صحيح الجامع ( ٥٤٣٧ ) : صحيح .

وروى أيضا: « لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن » (١) .

فَلِمَ تُنْسَى هذه الأحاديث كلها ؟

الواقع أن هناك أحاديث لابد من ذكر ملابساتها معها حتى تفهم على و جهها الصحيح ، وحتى لا يضل المسلمون فى فهم دينهم .

٢ ــ من ذلك ما يسميه بعض العلماء حديث البطاقة ، وفي هذا الحديث يقول عليه الصلاة والسلام : « إن الله سيخلص رجلًا من أمتى على رؤوس الخلائق يوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسعين سجلًا ، كل سجل مثل مَدِّ البصر ، ثم يقول : أتنكر من هذا شيئاً ؟ أظلمك كتبتى الحافظون ؟ يقول : لا يارب ، فيقول : أفلك عذر ؟ فيقول : لا يارب ، فيقول : بلى إن لك عندنا حسنة وإنه لا ظلم عليك اليوم ، يارب ، فيقول : بلى إن لك عندنا حسنة وإنه لا ظلم عليك اليوم ، فتخرج بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله ، فيقول : احضر وزنك ، فيقول : يارب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ؟ فقال : فإنك لا تظلم ، قال : فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة ، فطاشت السجلات ، وثقلت البطاقة ، ولا يثقل مع اسم الله شيء » (٢) .

هذا ما روته كتب السنة ، وتعليقنا على هذا أن الأمر يحتاج إلى فهم ، فقد جاء رجل إلى رسول الله عليه الله عليه فقال : يا رسول الله أقاتل وأسلم ؟ فقال : أسلم ثم قاتل ، فأسلم ثم قاتل فقتل ، فقال رسول الله عليه الله عليه فقال . أسلم ثم قاتل ، فأسلم ثم قاتل فقتل ، فقال رسول الله عليه فقال . فقال رسول الله عليه فقال . فقال وسول الله عليه فقال .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الإيمان ـــ باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون ١/١٥.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد ۲۱۳/۲ وابن ماجه فى الزهد ــ باب ما يرجى من رحمة الله يوم القيامة ۱٤٣٧/۲ والترمذى فى الإيمان ــ باب فيمن يموت وهو يشهد أن لا إله إلا الله وقال هذا حديث حسن غريب ٣٩٥/٧ والبيهقى والحاكم وقال : صحيح على شرط مسلم . كذا فى الترغيب .

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى فى الجهاد \_ باب عمل صالح قبل القتال ٢٤/٤ ومسلم فى الإمارة \_ باب ثبوت الجنة للشهيد ٤٤/٦ .

هذا رجل \_ فعلا \_ كان مشركا ، وأعلن إيمانه بالله ، وقاتل مع النبى عليه الصلاة والسلام ، ومات قبل أن يصلى ، قبل أن يزكى ، لأنه ماطالت به حياة حتى يفعل شيئا من ذلك ، هنا يمكن \_ فعلا \_ أن يقال : إن كلمة التوحيد التى ختم بها حياته طهرت العمر كله ، وجعلت الرجل ينقلب إلى ربه وقد ابيضت صفحته وأصبح من أهل الجنة !!

هذا هو معنى حديث البطاقة ، أما أن يتصور المسلمون أن يفسدوا وأن يعبثوا وأن يخونوا وأن يغدروا فى ظل كلمة لم يحسنوا خدمتها ولا الوفاء بها يدخلون الجنة، فهذا كلام ما قاله أحد من العلماء الراسخين أو الأئمة المحترمين ، إنما قاله الكسالى من المسلمين يوم أصبح الكسل شيمتنا ، وكانت نتيجة هذا التكاسل أو التلاعب أن سقطت ألويتُنا وأن ضحك الناس منا وحدث للأمة الإسلامية ما حدث .

قال العلماء: إن كلمة التوحيد لكى تكون صادقة يجب أن يكون معها إيمان بأمرين وتنفيذ لأمرين:

\* الرضا بأحكام الله ، وعدم الشغب عليها ، وعدم الطعن فيها ، وعدم الاعتراض على إنفاذها .

ه والجهاد في سبيل الله .

وكلا الأمرين لابد منه للإيمان ، والله جلّ شأنه يقول : ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا فى أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما ﴾ [النساء: ٦٥].

وأما القاعدون عن الجهاد فإن القعود عن الجهاد كشف نفاقهم.

فهل يقبل \_ فى عصرنا هذا \_ أن يجىء من يتندر أو من يسخر بأحكام الله ومن ينضم إلى بأحكام الله ومن ينكص ويجبن عن الجهاد فى سبيل الله ومن ينضم إلى حزب الشيطان معترضا على الأذان ومن ومن .. ثم يدعى بعد ذلك أنه مسلم ؟!

لا ، كفى عبثا بالإسلام ، والله يقول فى مثل هؤلاء : ﴿ وَفَرَ الَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٣ ــ يتصل بهذا الحديث حديث آخر فى معناه ، وهو قوله عليه الصلاة والسلام : « لن يُدْخل أحدكا عِمِلُهُ الجنة ، قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : لا ، ولا أنا إلا أن يتغمدنى الله بفضل ورحمة .. » (١) .

هذا الحديث طار به أهل الغفلة والسماجة والشغب على دين الله ، طاروا به فى كل ناحية يقولون : الجنة شيء يساق إلى الناس هكذا دون عمل! العمل ليس سببا فى دخول الجنة!

وهذا من أكذب الكذب على الله ورسوله ، والعيب أن الإسلام يتعرض لشرحه ـــ أحيانا ـــ من لا عقل لهم ولا فقه لديهم .

أما أن العمل سبب لدخول الجنة ولابد منه فى دخول الجنة فهذا نص القرآن الكريم فى مواضع كثيرة منه ، منها قوله جل شأنه فى سورة الأنعام : 
هم دار السلام عند ربهم وهو وليهم بما كانوا يعملون ﴾ [ الأنعام : ١٢٧ ] .

وقوله فى سورة الأعراف : ﴿ ونودوا أن تلكم الجنة أورثتموها بما كنتم تعملون ﴾ [ الأعراف : ٤٣ ] .

وقوله فى سورة النحل: ﴿ الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام عليكم ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون ﴾ [ النحل: ٣٢ ] .

وقوله فى سورة الزخرف : ﴿ وَتَلَكُ الْجِنَّةُ اللَّتِى أُورِثَتُمُوهَا بَمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ . لَكُمْ فَيْهَا فَاكُهَةً كَثْيَرَةً مُنهَا تَأْكُلُونَ ﴾ [ الزخرف : ٧٧ ، ٧٣ ] .

وقوله فى سورة الأحقاف: ﴿ إِنَّ الذِينَ قَالُوا رَبِنَا الله ثُمُ استَقَامُوا فَلَا خُوفُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُم يُحْزِنُونَ . أُولئك أصحاب الجنة خالدين فيها جزاء بما كانوا يعملون ﴾ [ الأحقاف : ١٣ ، ١٤ ] .

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى كتاب المرضى ـــ باب تمنى المريض الموت ۱۵۷/۷ ومسلم فى صفات المنافقين ـــ باب لن يدخل أحد الجنة بعمله ۱۳۹/۸ .

ولو أردنا أن نسوق عشرات الآيات من مواضعها في سور القرآن تنص على أن العمل سبب دخول الجنة لاستعرضنا القرآن كله .

قد يسأل أحدكم : فما معنى قول الرسول عليه الصلاة والسلام إذن « لن يدخل أحدا عمله الجنة » ؟ .

والجواب أن الرسول المؤدب الكريم الرقيق المهذب يريد أن يقول للناس: احذروا الاستكبار بالعمل، احذروا أن تغتروا بالعمل، احذر أن تعمل شيئا ثم تقف بين يدى الله لتقول له: لقد أديت لك حقك، وما بقى لك عندى شيء، فعندك لى الجنة بعدئذ!! كأنها دين عليه!!

المقصود من الحديث كسر دابر الغرور وإشعار الناس بأنهم لو قطعت رقابهم فى سبيل الله فما وفوا حق الله ، العمل سبب لابد منه لدخول الجنة ، ولكنه ليس الثمن الحقيقى للجنة .

هذا معنى الحديث ، لأن الله يستطيع أن يقول لأى إنسان عمل صالحا : تعال مالك عندى ؟

عبدتني مائة سنة ؟

رزقتك مائة سنة ، فليس لك عندى شيء ، أو يقول له : ليكن رزق لك تفضلا منى ، عبدتنى مائة سنة ؟ خذ فى الجنة مائة سنة تنعيما وتكريما ثم أفنيك وتتلاشى ولا يبقى لك وجود ، بل قد يقول الله للإنسان : لو حاسبتك على ما تقدم من عمل لاستخرجت لك من الشوائب والعلل فى عملك ما يجعل عملك يرفض ، ما أرجى عمل لك بين يدى ؟ صلاتك ؟ الك تقف مصليا بين يدى فتملأ الوساوس صدرك ، وتسرقك الشواغل من بين يدى فتسرح يمينا وشمالا ، فلو جازيتك لعاقبتك على سوء أدبك !!

إذن الحديث لا يقصد منه منع العمل كما يفهم المغفلون ، إنما الحديث يقول للإنسان : اكْدَحْ ، اعْرَقْ في سبيل الله ثم قف منتفضا بين يدى الله لأنك ما أديت حقه وهذا معنى قوله تعالى ﴿ فذرهم في غمرتهم حتى حين . أيحسبون أنما نمدهم به من مال وبنين . نسارع لهم في الخيرات بل لا يشعرون . إن الذين هم من خشية ربهم مشفقون . والذين هم بآيات

ربهم يؤمنون . والذين هم بربهم لا يشركون . والذين يؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون . أولئك يسارعون فى الخيرات وهم لها سابقون ﴾ [ المؤمنون : ٥٤ ـــ ٦١ ] .

إن الأحاديث النبوية تحتاج إلى أيد خبيرة ، إلى أصحاب بصر ، يعرفونها ثم يضيفون إليها ما يلحق بها من أحاديث أخرى وآيات قرآنية ، ثم تعرض على الناس لِيُنْتَفَعَ بها لا ليشغب بها على دين الله .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

\* \* \*

## الخطبذالت انيذ

الحمد لله : ﴿ الذَّى يَقْبَلُ التَّوْبَةُ عَنْ عَبَادُهُ وَيَعْفُو عَنْ السَّيَّاتُ وَيَعْلُمُ مَا تَفْعُلُونَ . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [ الشورى : ٢٥ ، ٢٦ ] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمدا رسول الله ، إمام النبيين وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد ..

فإنى أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل ، واعلموا أيها الناس أنه لا يصح ــ فى منطق عاقل أن يباع الشيء الواحد بألف جنيه وبمليم ، كيف يتصور أن يباع بأغلى الأسعار وبأزهدها وأتفهها ؟

إن الله عز وجل قال: ﴿ إِن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون وعدا عليه حقا في التوراة والإنجيل والقرآن ومن أوفى بعهده من الله فاستبشروا بيعكم الذي بايعتم به وذلك هو الفوز العظيم ﴾ [التوبة: ١١١].

فإذا كان قد باع الجنة بالنفس والمال فأى ثمن هذا ؟

إنه ثمن كبير ، وإن كان المؤمنون قديما قالوا : نحن الرابحون ، فإن النفس هو خالقها ، والمال هو رازقه ، هو أولى بنا منا ، فإذا أخذ ما يملك ومنح الجنة نظيره فنحن الرابحون .

على أى الأحوال النفس والمال ثمن الجنة فى الآية ، فهل يتصور أن تباع الجنة بالنفس وبالمال ثم يأخذها أحد الكسالى بكلمة ما فكر فيها ولا أدى حقها ولا عرف معناها ولا طهر نفسه بسناها ؟

هذا مستحيل، ينبغى أن نعقل فإن الإسلام تألب عليه أعداء لا ينامون من كثرة النشاط، لا يستبقون لأنفسهم شيئا من كثرة التضحيات..

اجتمع يهود العالم الأغنياء وأعطوا ألوف الملايين في ساعة من الساعات ، فإذا كان أعداء الإسلام يتنازلون \_ من ثرواتهم \_ عن ألوف مؤلفة من الملايين وأبناء الإسلام لهم أرصدة هائلة رهيبة نُشَغُلُ العالم الرأسمالي وهم يضنون بالعطاء منها في سبيل الله فكيف يعتبر أولئك مؤمنين يسندون الإسلام ويعتبر هؤلاء كفارا يساندون الشيطان ، ثم ينتظر أن ينتصر البخيل بنفسه البخيل بماله على المتطوع بماله المخاطر بنفسه ؟

هذا مستحيل ، ينبغى أن يعرف المسلمون من أصحاب المال الطائل أن الذى فرض عليهم الإسلام يطلب منهم أن ينفقوا أكثر مما ينفق الكفار فى سبيل الشيطان ، أما أن نبخل ونجبن ونعبث ، أما أن تخرج الأمور من بين أيدينا مضطربة ثم يزعم المسلمون أن الجنة حكر عليهم فهذا كذب على الله الذى يقول للمسلمين : ﴿ ليس بأمانيكم ولا أمانى أهل الكتاب من يعمل سوءا يجزبه ولا يجد له من دون الله وليا ولا نصيرا . ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة ولا يظلمون نقيرا ﴾ [ النساء : ١٢٣ ، ١٢٤ ] .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى إليها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » (١).

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا غلا للذين آمنوا رَبِنَا إنك رؤوف رحيم ﴾ [ الحشر : ١٠ ] . عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بَالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَى الْقَرْبِي وَيَنْهِي عَنَ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبْغِي يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [ النحل: ٩٠] . أقم الصلاة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ـــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨٩/٨ .

### الإسَّلَام وَالمَّتَغَيرانِ الدَّولِيَّة خطبة عيد الفطر المبارك

بساحة مسجد مصطفی محمود فی ۱٤۱۰ هـ ـ ۱۹۹۰ م

الحمد لله ذي الجلال والإكرام والعزة التي لا ترام .

﴿ غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذى الطول لا إله إلا هو إليه المصير ﴾ [ غافر : ٣ ] .

﴿ وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولى من الذل وكبره تكبيراً ﴾ [ الإسراء : ١١١ ] .

الله أكبر ، الله أكبر أكبر ، الله أكبر ، والحمد لله كثيراً ، وسبحان الله بكرة وأصيلاً .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

كُلُّ شيء هو خالقه ، كل حي هو رازقه ، كل نور هو مَشرقه .. سبحانه تبارك اسمه ، سبح كل شيء بحمده ، وخضع كل شيء لمجده ، واحتاج كل شيء لعطائه ورِفده ، سبحانه في الأرض والسماء .. ﴿ فلله

الحمد رب السموات ورب الأرض رب العالمين ، وله الكبرياء في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ﴾ [ الجاثية : ٣٦ : ٣٧ ] .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، خيرة الله من خلقه ، وصفوته من عباده ، أمير الأنبياء ، أول خلق الله ديناً .

صلوات الله وسلامه عليه وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد ....

فنحن الآن نلقى نظرة إسلامية على أحوال أمتنا والمتغيرات العالمية حولنا ، وهى نظرة نستلهم الله فيها الرشد ، ونسأله أن يعيننا على الصدق ، وأن ينفعنا بالعبرة التى ينبغى أن نستخلصها من هذا كله .

وقبل أن أخوض في بعض العناوين التاريخية أحب أن أقول للناس كلهم : إن الإسلام دين يقوم على الإقناع الحر والدعوة المجردة ، لا يعرف ضغطاً ولا إكراهاً لا مادياً ولا معنوياً ، إنه يعرض ما عنده ، ويترك لذوى الألباب أن يتخيروا ما شاءوا .. وفي حماس العرض قد يكون الإنسان شديد اللهجة قوى النبرة ، ولكن الله يقول لنبيه علياته وهو يعرض ما عنده :

﴿ ولو شاء ربك لآمن من فى الأرض كلهم جميعاً أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين ﴾ [ يونس : ٩٩ ] .

وليس هذا حكراً على دين مجمد عَلَيْكَ بل الأديان كلها منذ بعث نوح عليه السلام ترفض الإكراه وتقوم على الدعوة المجردة ، ولذلك يقول نوح لقومه : ﴿ يَا قُومُ أَرَأَيْتُم إِنْ كُنتَ عَلَى بَيْنَةً مِنْ رَبِى وَآتَانَى رَحَمَةً مِنْ عَنده فعميت عليكم أنلزمكموها وأنتم لها كارهون ﴾ [ هود : ٢٨ ] .

منذ بدأ محمد عَلِيْتُهُ دعوته ما أكره أحداً على الدخول في دينه ولا عامل خصومه إلا بالبر والقسط: ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة

الوثقى لا انفصام لها والله سميع عليم ﴾ [ البقرة : ٢٥٦ ] .

على هذا الأساس بدأت دائرة الدعوة الإسلامية تنداح في جزيرة العرب، ودخل عرب الجزيرة في الإسلام بعد عشرين سنة وهم داخرون يعلمون أن الحرية الدينية وحدها هي الباب الذي دخلوا منه في هذا الدين العظيم، ولكن العالم من حول الجزيرة لم يعامل العرب بالإنصاف ولا بالقسطاس، بل وجدنا شيئاً آخر، فإن الدولة الرومانية – وكانت الدولة الأولى في العالم يومئذ يعد أن انتصرت على الفرس في معركة هائلة استردت فيها الصليب الأعظم وفرضت سلطانها على الدنيا – أبت أن يأخذ الإسلام مَده، فحاصرت جزيرة العرب من الشمال .. ويقرأ المسلمون التاريخ – ولا أدرى أيقرءونه بعقل أم يرددون كالببغاوات ما سطر التاريخ لم من وقائع – وفيه أن الرومان رفضوا أن تنطلق الدعوة الإسلامية من جزيرة العرب، وأنهم أرسلوا جيشاً لهم من نحو مائتي ألف مقاتل لقتال المسلمين في « مؤتة » وأرغمهم على الانسحاب جنوباً – ومؤتة في جزيرة العرب تساوى « بنها » مثلاً أو « طنطا » في مصم .

نقول للرومان: من جاء بكم من قارتكم إلى داخل جزيرة العرب تقاتلون الإسلام وتقتلون القادة الثلاثة لهذا الجيش؟ جاء بهم الطغيان والتعصب، ثم انطلق المسلمون يثأرون لأنفسهم ويمدون دعوتهم وذهبوا إلى « تبوك » وتراجع الرومان قليلًا كي يلتقطوا أنفاسهم ويجمعوا قواهم، وفوجيء المسلمون بأن النبي عليلية قد مات، ولكن خلفاءه رضى الله تعالى عنهم مضوا في نفس الخطة وقاتلوا الرومان لماذا قاتلنا الرومان ؟.

إن الله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ إِنَّ الدِّينَ عَنْدُ اللهُ الْإِسلام ﴾ [ آل عمران : ١٩ ] فهل نفرض الإسلام على الناس ؟ .

لا ، لا ، لا ، قال تعالى : ﴿ فَإِنْ حَاجُوكُ فَقُلُ أَسَلَمَتُ وَجَهَى اللهِ وَمِنْ اتَّبَعَنَ وَقُلُ لَلْذَيْنَ أُوتُوا الكتاب والأميين أأسلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ والله بصير بالعباد ﴾ [آل عمران : ٢٠].

أنا أعرض الدين \_ كما يعرض الناس الأزياء \_ وأقول للناس :

هل يعجبكم هذا الدين؟ فإن أعجبهم ودخلوا فيه فأنا أخ لهم وهم إخوة لى ، وإن قالوا : لا نريد دينك ، اشبع أنت به ، أقول لهم : أطلب منكم أمرين :

الأمر الأول: هل تتركونى بديني دون فتنة ؟ .

الأمر الثاني : هل تسمحون لي أن أعرض الدين على غيركم ؟ .

فإن قالوا: نعم: قلت لهم كما أمرنى الله: ﴿ فَإِنْ اعْتَرْلُوكُمْ فَلُمْ يَالُمُ اللهِ لَكُمْ عَلَيْهُمْ سَبِيلًا ﴾ يقاتلوكم وألقوا إليكم السلم فما جعل الله لكم عليهم سبيلًا ﴾ [ النساء: ٩٠].

أما إذا قالوا: إن نطقت بكلمة تدعو بها إلى الإسلام أغلقنا فمك بالسلاح ، وإذا دخل أحد في الإسلام عذبناه حتى نرده ، ضريت الحرب بيني وبينهم ولست معتدياً ، إن قتال الاعتداء لا يعرفه ديننا أبداً: ﴿ وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴾ [ البقرة : ١٩٠ ] .

فماذا نصنع إذا كان غيرنا يريد فتنتنا ، ويريد إغلاق أفواهنا ، ويأبى أن يترك الإسلام بالقلم واللسان يتحرك ؟! .

أوجه النظر إلى أمرين :

إن محمداً عليه رحمة للعالمين .

\* لقد كان الاستعمار الرومانى يضغط بصدره الثقيل على جزيرة العرب وعلى وادى النيل وعلى الشمال الإفريقى وعلى آسيا الصغرى ، فإذا كان الإسلام قد قاتل الاستعمار الرومانى وأطلق الشعوب السجينة من سجنها الكبير وأعطاها الحرية فهل يلام لأنه حرر الشعوب ؟ .

الحقيقة أن الإسلام \_ بالفتوح التى قام بها \_ حرر شعوباً كانت سجينة ، ورفع رؤوساً كانت ذليلة ، بل إن الأقباط فى مصر استقبلوا الفاتح المسلم ببشاشة وحفاوة لأن الاستعمار الرومانى كان قد عزل البطريرك وقتل أخاه حرقاً ثم رمى بجثته فى الإسكندرية على شاطىء البحر ، ففرح الأقباط

بدخول الإسلام لأنه دخل محرراً مقرراً حرية التدين ؟! .

إننى أقول بملء فمى وأقول بفخر واعتزاز: نحن المسلمين ابتدعنا الحرية الدينية فى الأرض ، وما كانت أوربا تعرفها ،بل يعرف العالم كله أن الكاثوليك فى فرنسا \_ منذ قرنين اثنين \_ أوقعوا مذبحة بالبروتستانت قُتل فيها ثلاثون ألف بروتستانتى فى مذبحة « سان بارثلميو » (١) وهى مذبحة هائلة عندما وقعت فرح الفاتيكان بها وصك نقوداً تخليداً لذكراها .

هذا عمل لا يعرفه الإسلام في تاريخه أبداً ، نحن ابتدعنا حرية الرأى وحرية الدين ولا نزال حراس التدين الحر ..

لكن أوربا بعد خمسة قرون عادت مرة أخرى فأعلنت علينا حرباً صليبية ظلت ثلاثة قرون بعد أن جَرَّت إليها التتر ، والتاريخ الأوربى يقول : إن إسقاط بغداد كان في معركة تترية صليبية ، وسقوط بغداد كان سقوطاً رهيباً .

والثلاثة قرون التى هوجمت فيها الأمة الإسلامية شهدت ثمانى حملات صليبية ، وأكتفى فى تلخيص هذه الحملات بكلمات لد: « فيليب حتى » .. وهو مستشرق مارونى أمريكانى \_ قال : فى القرن الثانى عشر من الميلاد كان كل شىء يؤذن بزوال دين محمد ، فقد نجح الصليبيون فى اكتساح فلسطين ، وتسللوا ودخلوا مصر ، وتسللوا يبتغون طريقهم إلى الحجاز ، ونجح التتار فى إسقاط بغداد ، ويوشك أن تلتقى ذراعا الكماشة على العالم الإسلامى فيموت !! .

لكن المسلمين إبان الأزمات العضوض وأيام الضوائق المهلكة يتجمعون على دينهم ويتساندون على صفوفهم ، ويكونون جبهة تستميت في الدفاع عن موروثاتهم وعقائدهم .

<sup>(</sup>۱) مذبحة سان برثلميو : مذبحة دامية حرت في يوم عيد القديس برثلميو بباريس عام ۱۵۷۲ دبرتها الملكة الأم كاترين دى ميديشي ضد البروتستانت واشترك في تدبيرها دوق أنجو ودوق جيز وراح ضحيتها أعداد كبيرة من الفرنسيين البروتستانت بلغ عددهم نحو ۳۰ ألفاً نصفهم في باريس ومن بينهم الأميرال كوليني .

ولذلك يقول « فيليب حتى » : فلما جاء القرن الثالث عشر للميلاد كان هناك سؤال آخر : هل سيقف شيء أمام دين محمد !! .

استعاد المسلمون بيت المقدس ، ودخل التتر فى الإسلام ، وجاء القرن الثامن الهجرى والأمة الإسلامية قد غسلت أرضها غسلًا من بقايا الصليبية الزاحفة ، ونجا المسلمون من البلاء الذى أريد بهم .

أكنا نحن في هذا معتدين ؟ .

غُزينا في عقر دارنا ، قتل التتر مليونى شخص فى بغداد ، اسودَّ النهر مرة بالكتب التى ألقيت فيه ، واحمرَّ مرة أخرى بالدماء التى سالت إليه !! .

حدث للأمة الإسلامية ما حدث ، ثم شاء الله أن يقود الأتراك العالم الإسلامي فثأروا لما حدث وأسقطوا عاصمة الإمبراطورية الرومانية الشرقية ، واتجهوا في غرب أوربا حتى وصلوا إلى « فيينا » وظلوا نحو أربعة قرون يقاتلون على هذا الأساس .

لكن الذى حدث بعد ذلك \_ وتلك الأيام نداولها بين الناس \_ أن الأوربيين استردوا أنفاسهم وهجموا مرة أخرى ، وسقط العالم الإسلامى بقضه وقضيضه .

لكن هذا العالم الإسلامي \_ كما قلت \_ مرن على أن تُختاح أرضه ثم يلتقط أنفاسه ويصطلح مع ربه ويعود إلى قواه ، وبدأنا فعلًا حروب تحرير انتهت بأن مصر \_ ولله المنة \_ تحررت وأن العلم الإسلامي انتشر في بلاد كثيرة واستقلت أرضُون كثيرة منه ، فماذا حدث ؟ .

حدث زحف آخر ، فإن الصليبية العالمية اصطلحت مع الصهيونية العالمية وأسست دولة إسرائيل على أكبادنا وأنقاضنا ، ورضى المظلوم ولم يرض الظالم ، ورضى المقتول ولم يرض القاتل ، ورضى المغتصب المسروق ولم يرض السارق المغتصب ، وأبى أن يترك للعرب مكاناً يعيشون فيه ثم قال نريد إسرائيل الكبرى ، وقبل أن أحدد ما هى إسرائيل الكبرى أقول لكم :

إن هناك قساوسة انجيليين في الولايات المتحدة الأمريكية \_ والولايات المتحدة الأمريكية فيها نحو أربعين مليون كاثوليكي \_ يقولون : إنه لابد من أن يدخل اليهود الأرض المقدسة أرض الميعاد وأن يقيموا دولة لهم و يجب أن ننتظر مسيحهم ، بل إن قسيساً اسمه : « إيفانز » ومعه نفر من القساوسة أقنعوا مجلس الشيوخ والنواب في أمريكا بأنه لابد من أن تكون القدس عاصمة لإسرائيل !! .

ولذلك تحول تسعة أعشار أعضاء مجلس الشيوخ والنواب إلى دراويش للصهيونية العالمية ، بل قرروا الإيمان بالمسيح اليهودى ، أتعرفون من المسيح اليهودى ؟ إنه المسيخ الدجال الذى حُذرنا منه ومن فتنته ، لقد آمن به دراويش مجلس الشيوخ ومجلس النواب الأمريكي قبل أن يظهر المسيخ الملعون الإله الأعور الذى سيجيىء إلى فلسطين ويحاول العبث بالمقدسات !! .

على كل حال إن الحركة الآن تتجه إلى أن إسرائيل الكبرى ــ كما فى العهد القديم (١) ــ من الفرات إلى النيل ..

ومعنى هذا أن إقامة إسرائيل الكبرى يجب أن تجتاح فى فضائها الحيوى وامتدادها الدينى مصر والعراق والسعودية والأردن وسوريا ولبنان وفلسطين !! .

ومعنى هذا أيضًا أن المعركة التي يريد اليهود فرضها معركة دينية ، إذا نجحوا فيها هلكنا جميعاً ، وإذا هلك العرب هلك المسلمون من بعدهم !! .

أنا أعلم أن رؤساء العرب كلهم لا يريدون المعركة لأسباب اقتصادية واجتماعية وسياسية ، ولكنى أقول : إن المعركة ستفرضها إسرائيل علينا شئنا أم أبينا !! .

فماذا نصنع ؟ .

<sup>(</sup>١) فى سفر التكوين ــ الإصحاح الخامس عشر : « فى ذلك اليوم قطع الرب مع إبرام ميثاقاً قائلًا : لنسلك أعطى هذه الأرض من نهر مصر إلى النهر الكبير نهر الفرات .

يجب أن تسد الفجوات بين الحكومات العربية كلها ، يجب أن يصطلح العرب وأن يكونوا أسرة كأسرة أوربا الغربية ، لابد أن نردم الفجوات بين الدول العربية ، يجب أن ينسى السوريون ما صنع العراقيون وأن ينسى العراقيون ما صنع ما صنع وأن ينسى العراقيون ما صنع غيرهم ، يجب أن نتلاحم وأن نكون أمة واحدة .

هذه واحدة ، ويجب أن يتحرك الإسلاميون حركة تقريب ، وأنا أول من يتنازل عن حقوقه لدى من أساءوا إليه ، أنا أريد أن يتصافح الإسلاميون وأن يتعاونوا ، وأريد أن لا تكون بين الشعب وبين حكومته فجوة أو جفوة أو خصومة .

إن هذه الفجوات والجفوات هي التي سيتسلل منها الزحف اليهودي لإقامة إسرائيل الكبرى ليطحن الجيل الحاضر والجيل القادم على سواء .

إننا يجب أن نطرح الخصومات والعداوات تحت أقدامنا ، يجب أن نعلم أن الأمة الإسلامية في خطر داهم .

إن الرئيس الأمريكي « بوش » يقول : أنا فرح لأن القدر اختارنا لنشهد الخروج الكبير من روسيا إلى فلسطين !! .

إننا أيها الإخوة غافلون ، إن بواعث دينية رهيبة وراء العداوات التى تبيت الشر لمستقبلنا والظلام لحاضرنا ويومنا وغدنا .

إننا يجب أن نصطلح وأن نتعاون وأن ننسى الخصومات وأن نتآخى وأن نتدارس كيف تنتهى هذه المحنة وكيف تتلاشى هذه المآسى ، يجب أن يتحرك المسلمون حركة تقارب وتعاون وتآخ ، لابد من هذا وإلا ضعنا .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

## الخطبذالت انيذ

الحمد لله رب العالمين ، موفق العاملين ، وناصر المتقين ، الله أكبر ، ما دار فى فضائه فلك ، الله أكبر ما سبح بحمد الله بشر أو ملك ، الله أكبر ما اهتز فى مهده طفل ينشد الحياة ، الله أكبر ما الهتز فى مهده طفل ينشد الحياة ، الله أكبر والله الحمد .

وأشهد أن لا إله إلا الله . وأشهد أن محمداً رسول الله .

اللهم صل وسلم وبارك على محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين .

أما بعد :. ٠

أيها الإخوة: انتهى رمضان ، وأنا غير راض على الطريقة التى انتهى بها رمضان ، والله لقد أكلنا كثيراً ، وما كان ينبغى أن نأكل كثيراً فإن رمضان شرع للصيام لا للطعام ، ووالله لقد سهرنا مع ليال سخيفة فيها هزل ولهو ولعب وما كانت ليالى رمضان إلا للقيام .

وإذا كنت أودع رمضان فإننى أقول للمسلمين بيتين قيل إنهما للإمام الشافِعي وقبل أن أذكرهما أذكر هذا التمهيد لهما :

الأعمال قسمان: أعمال قلوب وأعمال جوارح، وقد اتفق علماء الإسلام على أن أعمال القلوب أخطر من أعمال الجوارح، أعمال القلوب هي الأساس، وأعمال الجوارح هي شيء ثانوي، معاصي القلوب هي الهلاك، ومعاصي الجوارح هي شيء ثانوي، معاصي القلوب مثل الكبر والحسد والحقد، ومعاصي الجوارح مثل السرقة والنظرة الدنيئة.

يقول الإمام الشافعي :

وذُرَّة من القلب السعَلِى من الرضا والصدق والتوكل أثقل عند الله من جبال شمخن من ظواهر الأعمال

\* \* \*

ذرة من عمل القلب النقى النظيف البرىء الذى يستهدف وجه الله أفضل من جبال من الأعمال التى يقوم بها البدن فى غيبة القلب . وأنا فى الحقيقة \_ لو يُسمع لقصير أمر ، وأنا قصير ، لألغيت الأعياد فى العالم الإسلامى كله وقبلت منها الشعائر الدينية فقط ، أى أعياد والقدس ليست بأيدينا ؟ .

كان صلاح الدين مكتئباً دائم الحزن قيل له: ما أحزنك ؟ قال: كيف أفرح وبيت المقدس في يد الصليبيين ؟ .

أطفال الانتفاضة يتضورون من الجوع ، مسلمو أفغانستان يقاتلون وهم يتعرضون للتضور والعرى ، فما الذى يُفرح المسلمين حتى يعيّدوا ويطبّلوا ويزمروا ؟ والله هذا خراب قلوب ؟! .

خذوا من الأعياد الناحية الدينية فقط ثم قولواً: لا عيدلنا حتى نطهر الأرض ممن وسخ أرضنا وأهان ديننا وأسقط رايتنا وجعلنا نعيش غرباء في هذا العالم ؟! .

إننى أطلب من المسلمين أولًا أن يصلحوا ذات بينهم ، وثانياً أن يجتمعوا حكومات وشعوباً حتى يدرسوا كيف يغيرون عاداتهم ، وكيف يغيرون تقاليدهم ، وكيف يغيرون أحوالهم ، وكيف يستعدون لعدو قرر ذبحهم وهو ينتظر الوقت المناسب لنتفيذ ما قرره ، كأنه حكم علينا بالإعدام وهو ينتظر اليوم الذي ينفذ فيه هذا الحكم ، أننام ؟ أنلهو ؟ أنضحك ؟ أنتخاصم ؟ أنتفرق ؟ أنجرى وراء القضايا الصغيرة ؟ أنهتاج للأمور التافهة ؟ .

يا إخوانى يجب أن نغير أحوالنا وأعمالنا ، وأنا كإنسان مسئول عن الناحية الدينية سأقنع إخوانى الإسلاميين أن يلغوا ما بينهم من فروق وأن يتعاونوا على البر والتقوى وأن يقولوا كما قال المجتهد الأول : رأيى صواب يحتمل الخطأ ورأى غيرى خطأ يحتمل الصواب!! .

وأقول للحكومات العربية كلها: تآخوا، تعاونوا، التصقوا بشعوبكم، هذا هو المستودع الذي تأخذون منه الرجال، إن المتدين المتحمس هو الذي سيقتل الصهيوني الذي يريد قتلي فانتفعوا به ولا تحرقوه!! .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا زيادة لنا في فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبُّنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قَلُوبِنَا غَلاَ لَلَذِينَ آمَنُوا رَبِّنَا إِنِكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدِلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَيِ الْقَرَبَى وَيَنِهَى عَنَ الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلة

### نَظْ رَأْتُ فِي سُورَة "الأَنعَ امرً"

### خطبةالجمعة بجامع عمرو بن العاص رضي الله عنه ٨ / ١٢ / ١٩٧٢ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعــد:

فقد قرأت سورة الأنعام قراءة عامة ، وفسَّرتُ جُملها تفسيراً فيه شيء من الأناة ، ثم رأيتُ \_ في هذه الخطبة ن أن أعرض بعض الملاحظات العام التي استشعرتُها وأنا أقرأ السورة وأفسرها . وسورة الأنعام يمكن أن تسمى سورة « العقائد » لأنها تحدثتْ عن أصول الإيمان وأوضحت معاقد الحس والقوة في شُعبه المختلفة ، وأسلوب السورة في ذلك كأسلوب القرآن كله

في الحديث عن الله جلَّ شأنه ، والحديث عن الله في الكتاب العزيز بعيد عن تقعر الفلاسفة وعن تعقيداتهم في قضاياهم المختلفة .

حديث القرآن عن الله تعريفٌ للبشر يقوم على السهولة في العرض وعلى توجيه الأنظار إلى ما في صحائف الكون من آثار تدل على الخالق تبارك اسمه .

ولذلك بدأت سورة الأنعام بشرح سهل ﴿ الحمد لله الذي خلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون ﴾ [ الأنعام : ١ ] .

الله جلَّ شأنه هو الذي أوجد المكان والزمان ، خلق الأرض وخلق حولها الظُّلمة والضوء والليل والنهار !!

ومضت السورة \_ في حديثها عن الله \_ تشرح روائع آياته في ملكوته ﴿ إِنَّ اللهِ فَالَقِ الحِبِ وَالنَّوَى يَخْرِجِ الحِي مِن المَيْتُ وَمُخْرِجِ المَيْتُ مِنْ المَيْتُ وَمُخْرِجِ المَيْتُ مِنْ المَيْتُ وَمُخْرِجِ المَيْتُ اللَّهِ اللَّهِ فَالْقِ الْإَصْبَاحِ وَجَعَلِ اللَّيْلِ سَكِناً مِنْ الحَيْ ذَلِكُ تَقْدِيرِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [ الأنعام : ٩٥ ، والشمس والقمر حسباناً ذلك تقدير العزيز العليم ﴾ [ الأنعام : ٩٥ ، ٩٦ ] .

والسورة \_ أحياناً \_ تتحدث عن المولى جلَّ وعزَّ بضمير الغائب وهوحاضر دائماً ﴿ وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون \* وهو الذي أنشأكم من نفس واحدة فمستقر ومستودع قد فصلنا الآيات لقوم يفقهون . وهو الذي أنزل من السماء ماء فأخرجنا به نبات كل شيء فأخرجنا منه خضراً نخرج منه حباً متراكباً ومن النخل من طلعها قنوان دانية وجنات من أعناب والزيتون والرمان مشتبها وغير متشابه انظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه إن في ذلكم لآيات لقوم يؤمنون ﴾ [الأنعام : ٩٧ \_ ٩٩] الحديث عن الله خديث يُعرِّف الناس ربهم تعريفاً سهلاً سمحاً بعيداً عن صناعة المنطق حديث يُعرِّف الناس ربهم تعريفاً سهلاً سمحاً بعيداً عن صناعة المنطق المتكلف وعن غموض الفكر الفلسفي الذي يضيق جمهور الناس به .

ومع أن أسلوب القرآن سهل سمح فإن حقائقه العقلية فوق الريبة ، وقد تحدثت السورة عن الله ، ثم نفت الفكرة الوضيعة \_ التي شاعت قديماً ولا تزال تشيع إلى الآن \_ عن أن لله ولداً أو ابناً ﴿ بديع السموات والأرض أنى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة وخلق كل شيء وهوبكل شيء عليم « ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه وهو على كل شيء فاعبدوه وهو على كل شيء وكيل « لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير ﴾ [ الأنعام : ١٠١ \_ ٣٠٠ ] وسورة الأنعام عرضت العقائد من خلال النظرة التي أجملتُها الآن ، بَيْنَتْ أن أصحاب الحق عندما جاءوا للناس به يبسطون حقيقته ويقررون أدلته اعترضتهم جماهير من الناس أليفتِ الضلال وأنِستُ إلى الباطل يقودها طواغيت ممن يستمدون جاههم أو سطوتهم أو سلطتهم من هذا الباطل المستقر ، ولذلك يجادلون عنه أو سطوتهم أو سلطتهم من هذا الباطل المستقر ، ولذلك يجادلون عنه ويقاتلون دونه !! .

ومِنْ ثُمَّ وقع صراع بين الحق \_ يمثله الأنبياء ومَنْ على أقدامهم من الدعاة \_ ومَنْ على رأسهم من الجهلة ومَنْ على رأسهم من الطواغيت والفراعنة والفُجَّار!! .

وقد أشارت السورة إلى ملامح هذا الصراع ، ونحن عندما نتتبع هذه الملامح نستفيد أدباً ويقيناً نحن بحاجة إليهما !! قال تعالى : ﴿ ولقد استهزيء برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم ما كانوا به يستهزءُون ﴿ قُلُ سيروا فِي الأرض ثم انظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴾ [ الأنعام : ١٠ ، ١٠ ] .

وفي الوقت الذي يهدد فيه الضالين ويقول لهم: التفتوا إلى مصاير مَنْ سبقكم ، يقول لأهل الحق: لا بد أن تصبروا على تكاليف الدعوة وأن تؤدوا ضريبة اليقين وما تستتبعه هذه الضريبة من تضحيات وآلام ، ويوجه الكلام لسيد الرسل وحامل لواء الحق من بدء الخلق إلى نهايته ﴿ ولقد كذبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ولا مبدل لكلمات الله ولقد جاءك من نبإ المرسلين ﴾ [الأنعام: ٣٤]

لكن كيف ستدور المعركة بين الحق والباطل ؟ .

أهل الحق \_ أحياناً \_ يداخلهم شيء من الغرور أو لعلهم يتصورون أنهم ما داموا يساندون الحق فإن مرسل الحق ومنزله لا بد أن ينزل نصره على أهل الحق ولو فرطوا ، أو لابد أن تكون هناك خوارق عادات وأن تكون هناك أمداد غيبية غير متوقعة تنصر الحق !! وربما كان هذا التفكير سبباً في أن يتهاون أهل الحق في نصرته منتظرين من ظروف عارضة أو من قوى مغيبة أن تقوم عنهم بتنظيم فرطوا فيه أو بإعداد نكلوا عنه أو بقوى لم يحسنوا استجماعها أو استكمالها !! .

وهنا يؤدب القرآن المؤمنين على لسان خاتم المرسلين عليه الصلاة والسلام ﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عَنْدِي خَزَائِنَ الله وَلَا أَعْلَمُ الغيب وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلْكُ إِنْ أَتَبِعُ إِلَا مَا يُوحَى إِلَيَّ ﴾ [ الأنعام : ٥٠ » .

والمقصود من هذه الكلمات أن يجتهد المؤمنون ، وأن يبذلوا قواهم كلها وألا يتوقعوا نصراً يجيئهم مع تفريط ..

والذي يرقب المعارك بين المحقين والمبطلين \_ إلى يومنا هذا \_ يرى أن أتباع الإيمان إلى الآن ما يحسنون خدمته بالأساليب التي تُخدم بها في الدنيا المباديء والعقائد!! مايزال المبطلون يتجمعون على باطلهم، وما يزال المحقون يتفرقون حول حقهم!! .

غن بشر ، وينبغي أن نحشد في معركتنا كل ما يطيقه البشر دون انتظار لشيء ، فإذا أدينا ما علينا وكان ما أديناه — بطبيعته — قاصراً دون بلوغ النصر فإن نصر الله يجيىء حتماً ما دمنا قد أدينا كل ما طُلب منا !! وكيف يجيء النصر ؟ إن الله عز وجل يبين أنه أحياناً يُنضج الناس على لهب الأحداث كا يَنضج الطعام أو كا ينضج الزرع تحت لهب الشمس أو لهب النار ، قال تعالى : ﴿ ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين ونقص من الثمرات لعلهم يذكرون ﴾ [ الأعراف : ١٣٠ ] .

وفي سورة الأنعام ــ هنا ــ يقول لنا كلاماً يحتاج إلى بيان ، وبيانه

- أولاً وقبل أن نقرأه - أن الناس يستكبرون إذا ألِفُوا حالة معينة بقيت لهم يستمتعون في ظلها ويتعودون النعيم في بحبوحتها ، ولقد شعر النبي عليه الصلاة والسلام بأن ضلال قريش وصدودها عنه يرجعان إلى أن قريشاً عاشت في شبع وفي أمان وأن الشبع أغراها بالكبر وأن الأمان أغراها بالعدوان ، إذن لو تغيرت حالها فإن طغيانها وعدوانها ينحسران ، ولذلك دعا عليه الصلاة والسلام عليهم بهذا الدعاء : « اللهم أعني عليهم بسبع كسبع يُوسُفَ »(١) أي سبع سنوات عجاف تجعل كبرهم ينكسر ، وغرورهم ينحسر ، ويتواضعون لله ، ويفتحون قلوبهم للحق الذي رفضوا أن يستمعوا إليه وقالوا لصاحبه ما قالوا .

لا بد أن يفاوت القدر في أحوال الناس بين الخير والشر ، والحلو والمر ، والنصر والهزيمة لأن الأمر كما قال رب العالمين : ﴿ ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض ولكن ينزل بقدر ما يشاء إنه بعباده خير بصير ﴾ [الشورى : ٢٧] وتصريف أحوال الناس من سلم إلى حرب ومن شدة إلى رخاء ومن نصر إلى هزيمة إنما هو تقليب لهم وغمز لأدمغتهم ونواصيهم حتى تتحرك إذا جمدت ، قال تعالى : ﴿ ولقد أرسلنا إلى أمم من قبلك فأخذناهم بالبأساء والضراء لعلهم يتضرعون ، فلولا إذ جاءهم بأسنا تضرعوا ولكن قست قلوبهم وزين لهم الشيطان ما كانوا يعملون ، فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كل شيء حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون ، فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين ﴾ [الأنعام : ٤٢ ــ ٥٥] .

إن الله تبارك وتعالى يقلب الأمم بين الأزمات والرخاء حتى تتذكر، وربحا مكر بالظَّلَمة ووسَّع عليهم كما يُسمَّن الخروف حتى يُذبح، وعندما يَسْمَنُون وينتفخون ويَغْتَرُّون يقطع دابرهم ويعلن أن الحمد لله رب العالمين! لكن قد يطول المدى نجد أنواعاً من النفوس

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري في التفسير ـــ سورة الدخان ٦ / ١٦٤ ومسلم في صفة القيامة والجنة والنار ــ
 باب الدخان ٨ / ١٣٠ ، ١٣١ .

لها منطق متغاير ، لكل نفس اعتراضها وسؤالها وموقفها : هناك نفوس تستعجل ، وأولئك المستعجلون ذهبوا إلى النبي عَيَّلِيَّةٍ \_ من باب الهزء أو من باب الكفر \_ وطلبوا من رسول الله عَيِّلِيَّةٍ أن يُنَفَّذ فيهم وعيد الله ، وكان الجواب الإلهي على لسان النبي عَيِّلِيَّةٍ حاسماً : ﴿ قل إنى نهيت أن أعبد الذين تدعون من دون الله قل لا أتبع أهواء كم قد ضللت إذاً وما أنا من المهتدين ، قل إني على بينة من ربي وكذبتم به ما عندي ما تستعجلون به إن الحكم إلا لله يقص الحق وهو خير الفاصلين ، قل لو أن عندي ما تستعجلون به تستعجلون به لقضي الأمر بيني وبينكم والله أعلم بالظالمين ﴾ [ الأنعام : مستعجلون به آ

وهناك نفوس أخرى قد تستعجل أو قد ترتد أو قد تستطيل مراحل الطريق فتفر في أوائله ، وفي هؤلاء تسمع قوله تعالى : ﴿ قل أندعو من دون الله مالا ينفعنا ولا يضرنا ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله كالذى استهوته الشياطين في الأرض حيران له أصحاب يدعونه إلى الهدى ائتنا ﴾ [ الأنعام : ٧١ ] لكنه لا يجيء ، ضلً وزاغ ، فليضل من يضل ، وليؤمن من يؤمن فإن كل إنسان سوف يجني ثمرة كدحه المادي والأدبي على سواء .

ملاحظة أخرى في العلاقة بين الحق والباطل يمكن أن تنضم إلى هذه الملاحظة وهي أن الله عزَّ وجلَّ \_ في سورة الأنعام \_ حرَّك الفكر البشري النائم لأن بعض من خُدِّرت عُقولهم بتقاليد بالية جاءوا إلى النبى عليه الصلاة والسلام يطلبون منه بعض خوارق العادات كي يؤمنوا: ﴿ وقالوا لولا أنزل عليه ملك ولو أنزلنا ملكاً لقضي الأمر ثم لا ينظرون ، ولو جعلناه ملكاً لجعلناه رجلاً وللبسنا عليهم ما يلبسون ﴾ [ الأنعام : ٨ ، ٩ ] مرة أخرى : ﴿ وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءتهم آية ليؤمنن بها قل إنما الآيات عند الله وما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون ، ونقلب أفتدتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ونذرهم في طغيانهم يعمهون ﴾ [ الأنعام : ٩ ، ١٠١ ] إن الخاصة الأولى للإسلام أنه دين أقام تعاليمه على عظمة الفكر البشري وعلى عظمة العقل الإنساني ، ولذلك

فإن جميع خوارق العادات التي وقعت للنبي عليه الصلاة والسلام أعطيت منزلة ثانوية لأن المعجزة الكبرى للنبي عليه الصلاة والسلام هي القرآن الكريم ، ولذلك يقول النبي عليه الصلاة والسلام : « ما مِن الأنبياء مِن نبي إلا قد أُعطِيَ مِنْ الآيات ما مثله آمن عليه البشر وإنما كان الذي أوتيتُ وحياً أوحى الله إلى فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة »(١).

لقد قرأتُ سورة الأنعام وتأملتُ في معانيها ومبانيها وشعرتُ بأن هذا القرآن العظيم مشحون بالهدايات العميقة ، مليء بالعبر المذكّرة ، مليء بالقوى المفجرة لطاقات الأمم لو أن الأمم استمعت ووعت !!

وتُختم السورة بهذه الكلمات تتمة للأقوال (٢) الأربعة والأربعين : ﴿ قُلُ إِننِي هَدَانِي رَبِي إِلَى صراط مستقيم ديناً قيماً ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين \* قُلُ إِن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين \* لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ [الأنعام: ١٦١ \_ ١٦٣].

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري في فضائل القرآن ــ باب كيف كان نزول الوحي ٦ / ٢٢٤ ومسلم في الإيمان ــ باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد عليات إلى جميع الناس ونسخ الملل بملته ١ / ٩٢ . .
 (٢) تكررت كلمة « قل » في السورة أربعاً وأربعين مرة .

# الخطبذالت انيز

الحمد لله ﴿ ... الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لم عذاب شديد ﴾ [ الشورى : ٢٥ ، ٢٦ ] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام النبيين وسيد المصلحين.

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعسد:

فإن خمسين طالباً من كلية الشريعة \_ آتاهم الله رشدهم ، وسدّد خطوهم ، وبارك عملهم \_ جاءوا إلى المسجد اليوم وأقاموا فيه معسكراً لتنظيفه ، وأخذوا فعلاً يجمعون القُمامات ويزيلون الأتربة ، ويحاولون أن يوفرُوا لبيت من بيوت الله بعض ما يجب له من توقير وكرامة ، ولكن جهودهم قاصرة حتماً !! لماذا ؟ لأنهم يعملون داخل إطار ضيق فُرض عليهم !! هذا الإطار الضيق هو التعليمات التي وضعتها مصلحة الآثار !! وأنا في الحقيقة لا ينقضي عجبي من مصلحة الآثار في مصر ، فإن المجاري في المحتف الآثار في مصر ، فإن المجاري مصلحة الآثار في مصر ؟! لو كان هذا الأثر أثراً فرعونياً لجمعت له الأموال من كل مكان للمحافظة عليه !! ولكنه أثر إسلامي فلا حرج أن تطفح المجاري فيه ! .

ما فكرت مصلحة الآثار يوماً في أن تأمر بإعلاء أرض المسجد حتى ينقطع هذا الطفح المؤذي ! .

والمشكلة في بلدنا يجب أن تُعرف بصراحة، إنني لا أحسن الغموض ، إن إضاعة هذا المسجد وتحقير عمل ما تقرُّ به إلا عيون الاستعمار العالمي ، والذين يستبقون هذا المسجد على هذا النحو قد يكونون مصريي الجنسية ولكن قلوبهم إما أن تكون شيوعية أو صليبية استعمارية ، لأنه ما يمكن أن تكون المحافظة على بقاء المجاري في المسجد عملاً تحافظ عليه أو تتشبث به مصلحة الآثار في مصر .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١)

﴿ رَبُنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبِنَا عَلَا لَلْذَينَ آمَنُوا رَبُنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠].

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر ــ باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل ٨ / ٨١ .

# أُولُوا الأَلْبَابُ في القرآن الكِزيمر

### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة اللمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعــد:

فإن العقل أنفس مواهب الرحمن عند الإنسان ، به يقدر الإنسان أن يعرف النافع من الضار والحسن من القبيح والخطأ من الصواب والسفه من الرشد .

وقد وردت في القرآن الكريم نحو ثلاثمائة آية تتحدث عن العقل ووظائفه وطرقه في الفهم والاستنتاج والحكم .

لكن إذا كان العقل مناط التكليف بالإيمان والإحسان والعدل والمرحمة فإن هذا هو العقل الذى يمتاز به الإنسان على الحيوان وهو العقل الكلى الكامل .

هناك ما نسميه نقصاً فى العقل أو ما نسميه جنوناً جزئياً وهو خلل فى التفكير ينتشر بين كثير من خلق الله .

عندما آمر الناس بالتقوى وأنا فاجر أو عندما آمر الناس بالرحمة وأنا قاس أو عندما آمر الناس بالسماحة وأنا متعصب فإن هذا شيء يدل على ضرب من الخبل يجب أن يعالج بالتذكير والهداية ، وهذا سر قوله تعالى : ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسُ بِالبَرِ وَتُنسُونَ أَنفُسُكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ الْكَتَابُ أَفْلَا تَعْقَلُونَ ﴾ [ البقرة : ٤٤ ] .

كأن هذا التصرف جنون جزئى يقال للإنسان معه : ألا تعقل ؟ تأمر الناس بالبر وأنت بعيد عنه شارد عن طريقه ؟ من عجائب لغتنا أنها سمت العقل بأسماء عجيبة :

سمته « النُّهي » (١) والنهى جمع نُهية . كأن وظيفة العقل أن ينهى الإنسان عن الإسفاف .

وسمته « الحِجْر » (٢) كأن وظيفة العقل أن يحجر على الإنسان إذا ضل وتصرف تصرفاً عابثاً حتى يكف عن عبثه .

وسمته «العقل» لأنه يعقل صاحبه عن التورط في المهالك، لأن العقل هو الذي يقيد الإبل والدواب حتى لا تشرد وتنطلق على غير هدى فالعقل في ديننا كما هو أصالة في فهم الحقائق فهماً سليماً فهو كذلك أساس في زجر الإنسان عن الاضطراب والفوضى إذا رغب في الاضطراب والفوضى.

وقد رأيت وأنا أتلو القرآن الكريم أن هناك كلمة تستوقف الأنظار وينبغى أن نتريث طويلًا أمامها وهى كلمة «أولى الألباب » ومعناها أصحاب العقول ، كأن اللب هو العقل أو العقل هو اللب وما عداه قشر يطير مع الريح لا وزن له .

تكررت كلمة « أولى الألباب » ست عشرة مرة ،ونحن الآن نستعين ربنا لنقف وقفة عجلى أمام كل مرة وردت فيها لنتدبرها ونستوعب معناها وندخره في نفوسنا .

وردت كلمة « أولى الألباب » ثلاث مرات في سورة البقرة :

 <sup>(</sup>١) وف التنزيل العزيز: ﴿ إِنْ فَى ذَلْكَ لَآيَاتَ لَأُولَى النَّهِي ﴾ (طه: ١٢٨).

 <sup>(</sup>٢) وفى التنزيل العزيز : ﴿ هل ف ذلك قسم لذى حجر ﴾ ( الفجر : ٥ ) .

### المرة الأولى :

﴿ ولكم فى القصاص حياة يا أولى الألباب لعلكم تتقون ﴾ [البقرة: ١٧٩].

#### المرة الثانية :

﴿ الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال فى الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير الزاد التقوى واتقون يا أولى الألباب ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ] .

ومعنى الكلمة هنا أن فى مناسك الحج حكماً يعرفها من يعرفها ويجهلها من يجهلها ، وأن الذين تصوروا أعمال الحج مناسك غامضة بعيدة عن التصور العقلى مخطئون .

### المرة الثالثة :

﴿ يؤتى الحكمة من يشاء ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾ [ البقرة : ٢٦٩ ] .

وعندى أن الحكمة فى هذا الموضع تعنى النفقة الراشدة العاقلة التى تجعل الإنسان يحسن توزيع ماله على مطالبه الخاصة وعلى مطالب دينه وواجبات مجتمعه بحيث يكون فيما يملك مُدَّخَرٌ للفقراء والمساكين ومجال للإنفاق فى سبيل الله .

والحكمة أوسع من هذا المعنى إذ أنها تعنى أحياناً أن يكون التعليم مناسباً للطلاب فقد جاء: « ما أنت بمحدث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة » (١) ، « حدثوا الناس بما يعرفون أتحبون أن يُكَذَّبَ الله ورسوله ؟ (٢) .

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم عن عبد الله بن مسعود في مقدمة ضحيحة ٩/١ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى عن على بن أبى طالب فى كتاب العلم . باب من خص بالعلم قوماً دون قوم
 كراهية أن لا يفهموا ٤٤/١ .

وقد تكون الحكمة فى غير المال ونفقته وفى غير العلم وعرضه ، قد تكون فى الدعوة كيف تُعرض على الناس وكيف يخاطَب كل مجتمع بما يلائمه ويناسب حاجته ويوائم مستواه العقلى ، ولكنها على أية حال خير كثير يعرف قدره أولوا الألباب .

ووردت كلمة « أولى الألباب » مرتين في سورة آل عمران : المرة الأولى :

﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾ [آل عمران: ٧].

وقد بينت للمسلمين أن المحكم من كتابهم هو الذى حوى أصول العقيدة والأخلاق والسلوك وأن المتشابه لا معنى للخوض فيه لأنه فوق طاقة العقل أولًا وبعيد عن أن يصل الإنسان إلى خبيئته بأدواته الكليلة ثانياً ، ثم هو مثار فرقة وخلاف وينبغى أن يبقى المجتمع المؤمن موحد الرأى مسدد الهدف .

### المرة الثانية :

﴿ إِن فَى خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب ﴿ الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلًا سبحانك فقنا عذاب النار ﴾ [ آل عمران : ١٩١ ، ١٩١ ] .

يستطيع المسلم أن يعرف ربه وأن يستبطن خشيته وأن تتفتح آفاق عقله على جوانب من عظمته عندما يتأمل في الزمان والمكان وخمسة آلاف مليون من الخلق يعيشون في القارات الخمس يُلهمون نفساً بعد نفس ويَدفق الدم في عروقهم شبراً شبراً أو إصبعاً إصبعاً بقدرة الخلاق الكبير الخبير بعباده أجمعين .

الموضع السادس: في سورة المائدة: ﴿ قُلَ لَا يُسْتُوَى الْحَبِيثُ وَالطَّيْبُ وَلُو اللَّالِبَابِ لَعْلَكُمُ وَالطَّيْبُ وَلُو الْحَبِيثُ فَاتَقُوا الله يَا أُولَى الأَلْبَابِ لَعْلَكُمُ تَفْلُحُونَ ﴾ [ المائدة : ١٠٠ ] .

الكيف أعظم من الكم ، كانِس طريق مؤمن أعظم من ملك كافر على رأسه التاج ، رجل صالح غامض في الناس أرجح في موازين الخير عند الله وعند المؤمنين من كثرة لا خير فيها ولا تقوى لها : ﴿ قُل لا يستوى الخبيث والطيب ولو أعجبك كثرة الخبيث ﴾ .

أثبت تاريخ الحياة — إلى يوم الناس هذا \_ أن القلة المنظمة تغلب الكثرة الفوضوية وأن الناس ليسوا الكثرة الفوضوية وأن الناس ليسوا بالأعداد .. قال رجل لخالد بن الوليد رضى الله عنه : ما أكثر الروم وأقل المسلمين ! فقال خالد : بل ما أقل الروم وأكثر المسلمين ، إنما تكثر الجنود بالنصر وتقل بالخذلان (١) .

الموضع السابع: في سورة يوسف: ﴿ لقد كان في قصصهم عبرة لأولى الألباب ما كان حديثاً يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ [يوسف: ١١١].

بيَّن رب العالمين أن القصص الذي يسوقه في الوحى المبارك ليس روايات مؤلفة ولكنه أحداث تاريخ وقع ، ويعنى ذلك أن المسلم قارىء القرآن ينبغي أن يدرس التاريخ لأنه لا جديد تحت الشمس ، ممكن أن نقيس به الحاضر على الماضى ، ممكن أن نستنتج مما كان حقيقة ما سيكون ، ولذلك أوتينا العقل لكى نعيش ونوازن ونغتبر ونتدبر .

الموضع الثامن: في سورة الرعد: ﴿ أَفَمَنَ يَعَلَّمُ أَنَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ مَنَ رَبُّكُ الْحُونَ وَلَوْا الأَلْبَابِ ﴾ [ الرعد: ١٩].

<sup>(</sup>۱) دار هذا الحوار قبيل نشوب القتال بين المسلمين والروم فى معركة ( اليرموك ) الحاسمة سنة ثلاث عشرة من الهجرية ( ٦٣٤ م ) وكان المسلمون ستة وثلاثين ألف مقاتل سوى عكرمة فإنه كان رديا لهم وكان الروم فى ماثتى ألف وأربعين ألف مقاتل ( ابن الأثير : ٢٨٢/٢ ) .

الناس كثيرون في هذه الدنيا ، لكن بعض الناس في أبصارهم قصور فلا يرون من بعيد ، أو في أبصارهم عمى فلا يرون شيئاً قط ، هذا الذي يكون من آفات في العيون قد يكون آفات على البصائر التي ينبغي أن تعرف الحق وأن تتبعه وأن تدرك حسنه وأن تعرف الباطل و تشمئز منه و تنفر من قبحه ، وقد بين القرآن الكريم أن الإنسان تُعرض عليه الآيات وينبغي أن يستعمل عقله وأن ينتفع بأنفس ما وهب الله له : ﴿ قد جاء كم بصائر من ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمى فعليها وما أنا عليكم بحفيظ ﴾ ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمى فعليها وما أنا عليكم بحفيظ ﴾ [ الأنعام : ١٠٤ ] .

الموضع التاسع : في سورة إبراهيم : ﴿ هذا بلاغ للناس ولينذروا به وليعلموا أنما هو إله واحد وليذكر أولوا الألباب ﴾[ إبراهيم : ٥٢ ] .

إن هذا القرآن تلاه النبى عَلَيْظَةً على الناس ثم ذهب إلى الرفيق الأعلى و ترك الكتاب الحالد يتلى على الناس كى يفطمهم عن الشهوات ويصدهم عن الأهواء القبيحة ، كى يتذكر من له عقل أن الله واحد وأن المرجع إليه وأن الميهاد الحسن ما نعده نحن لأنفسنا عنده ، فالذين يعملون الصالحات لأنفسهم يمهدون والذين يعملون السيئات لأنفسهم يمهدون ولكن شرمهاد .

الموضع العاشر والحادى عشر : تضمنتهما سورة ص .

الموضع الأول : ﴿ كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولوا الألباب ﴾ [ ص : ٢٩ ] .

هذا القرآن لا تفنى عجائبه ، وكلما وقفت أمام بابه تقرع الباب لمعنى جديد وجدت خزائن الرحمة فيه سيالة ، ومن عيوب الذين ابتعدوا عن الرحمن أن حُجُباً صدتهم عن الكتاب فهم ما يحسنون السماع إذا تُلى ، ولا القراءة إذا اطلعوا ، أما عباد الرحمن فقد وصفهم الله بقوله : ﴿ والذين إذا ذكروا بآيات ربهم لم يخروا عليها صماً وعمياناً ﴾ [ الفرقان : ٧٣ ] .

الأصم: من استمع إلى الآيات فلم ينتفع بها، ما انتفع بحاسة السمع.

الأعمى : من قرأ القرآن فلم يستفد به ، ما أنتفع بحاسة البصر .

من عجائب التاريخ ومن غرائب العالم أن المحطات الأجنبية عموماً تذيع القرآن الكريم على الناس !! كأنما اطمأنت إلى أن المسلمين لن يفهموا منه شيئاً ، إنما يتتبعون النغم الحلو والصوت العذب وانتهى الأمر !! .

الموضع الثانى : ﴿ واذكر عبدنا أيوب إذ نادى ربه أنى مسنى الشيطان بنصب وعذاب ﴿ اركض برجلك هذا مغتسل بارد وشراب ﴿ وهبنا له أهله ومثلهم معهم رحمة منا وذكرى لأولى الألباب ﴾ [ص : ٤٣ – ٤٣] .

يجيء هذا الكلام في سورة « ص » تذكيراً للبشر بعجزهم وضعفهم وحاجتهم إلى ربهم ، وفي الحديث القدسي : « يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم ، يا عبادي كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم » (١) .

نحن هدف للنوائب والمتاعب ، نحن دائماً نصاب بما يُطلق ألسنتنا بالدعاء ، المؤمن المخلص يدرك أن ما نزل به من ضر لن يكشفه إلا الله ، المؤمن العاقل يدرك أن البشر كلهم أعجز من أن يقربوا له خيراً أو أن يباعدوا عنه أذى أو ألماً إلا إذا أذن الله ، ومن قوانين العطاء الإلهى : ﴿ مَا يَفْتِحَ الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم ﴾ [ فاطر : ٢ ] .

هنا في هذا الموضع من سورة (ص) نجد أن رب العالمين يذكر عبداً من عباده فقد أهله وماله ولكنه لم ييأس من روح الله فبقى يقرع أبواب الرحمة حتى جاءه العطاء مضاعفاً وانساب إليه الخير غزيراً يروى ظمأه ويرد لهفته ، حتى إذا أصاب أولى الألباب ضرر لم يلجأوا إلا لباب واحد هو باب الله ، ولم يذلوا ويكشفوا ضراعتهم إلا عند رب العالمين وفي ساحته .

 <sup>(</sup>۱) جزء من حدیث طویل أخرجه مسلم فی البر والصلة والآداب ـ باب تحریم الظلم ۱٦/۸ ،
 ۱۷ .

المواضع الثانى عشر والثالث عشر والرابع عشر تضمنتها سورة الزمر : الموضع الأول : ﴿ أَمَن هُو قَانَت آناء الليل ساجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولوا الألباب ﴾ [ الزمر : ٩ ] .

الحديث بدأ بمقارنة بين ليل الرسول عَلَيْكُ وليل غيره ، غيره نائم ، حثة ملقاة على الفراش كأنها دابة لحقهاالإعياء فهى تستريح ، أما هذا النبى الكريم عليه الصلاة والسلام فإن جسده ينام وقلبه يقظان ، فإذا تحرك فى فراشه تحرك بذكر الله ثم على عجل ينهض لينتصب على قدميه يقرأ الكتاب العزيز .

في ظلام الليل منفرداً قام يدعو الواحد الصمدا عابد لم تُبسيق طاعته منه لا روحاً ولا جسداً

الموضع الثانى : ﴿ فَبَشَرَ عَبَادَ ﴾ الذين يستمعون الْقُولُ فَيَتَبَعُونَ أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب ﴾ [ الزمر : ١٧ ، ١٨ ] .

المؤمن ليس متعصباً لشيء سبق إلى عقله ، إنه إنسان يحسن الموازنة والمقارنة بين ما يعرض عليه من مبادىء وأفكار ، ويختار ما يرى أن الشرع إليه أقرب وأن العقل إليه أميل .

الموضع الثالث: ﴿ أَلَمْ تُو أَنْ الله أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءَ فَسَلَكُهُ يِنَابِيعِ في الأرض ثم يخرج به زرعاً مختلفاً ألوانه ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يجعله حطاماً إن في ذلك لذكرى لأولى الإلباب ﴾ [ الزمر : ٢١ ] .

يذكر الله العباد بجلال قدره وعظمة قدرته وافتنانه فيما أبدع من خلقه لأنه أحسن كل شيء خلقه ، انظر كيف يتحول الطين إلى ورود ورياحين ! انظر كيف يتحول الطين إلى معجبة وألوان انظر كيف يتحول القذى إلى سكر ونشا وحلو وأشياء أخرى معجبة وألوان أخرى تسبى العيون !! .

\* \* \*

الموضع الخامس عشر : في سورة غافر : ﴿ وَلَقَدَ آتَيْنَا مُوسَى الْهَدَى وَأُورِثُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الكتاب ، هدى وذكرى لأولى الألباب ﴾ [ غافر : ﴿ وَلَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الكتابِ ، هدى وذكرى لأولى الألباب ﴾ [ غافر : ٣٥ ، ٥٤ ] .

يبدو من السياق أنه يتناول الأقدمين من بنى إسرائيل ، ولا ريب أن أتباع موسى الأوائل كانوا أولى بالحق والنصرة والتكريم من فرعون وآله وجنده ، ومن هنا أعطاهم الله الكثير .

الموضع السادس عشر : في سورة الطلاق : ﴿ وَكَأَيْنَ مِنْ قَرِيةٌ عَتْتُ عَنْ أَمْرِ رَبُهَا وَرَسِلُهُ فَحَاسِبناها حَسَاباً شديداً وَعَذَبْناها عَذَاباً نَكُواً ﴿ فَذَاقَتَ وَبَالَ أَمُوها وَكَانَ عَاقَبَةً أَمُرِها خَسَراً ﴿ أَعَدُ الله لَهُمْ عَذَاباً شديداً فَذَاقَتُ وَبَالُ أَمُوها وَكَانَ عَاقَبَةً أَمُرِها خَسَراً ﴿ أَعَدُ الله لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً فَا قَوْد أَنْولُ الله إليكم ذكراً ﴾ فاتقوا الله يا أولى الألباب الذين آمنوا قد أنزل الله إليكم ذكراً ﴾ والطلاق : ٨ ـ ١٠ ] .

هذه الآية تشير إلى سنة كونية وهى أن الله لا يعاجل الناس بالعقوبة إذا عاجلوه بالمعصية بل هو يتأنى بهم ويعطيهم فرصة للمتاب فإذا أبوا إلا الجماح وإذا آثروا الضلال على الهدى فإنه يضربهم الضربة التي تشيب لها النواصي .

هذه ستة عشر موضعاً تكررت فيها كلمة ﴿ أُولَى الألباب ﴾ فى كتاب الله عز وجل لتبين أن القرآن الكريم يطلب من المسلمين أن يكونوا أصحاب عقول مستنيرة وأصحاب معرفة مستوعبة وأصحاب علم واسع.

إن الأفق الضيق شر على صاحبه وشر على المبدأ الذى بحمله وشر على العقيدة التى ينقلها إلى الناس ، ونحن نريد أن نكون على مستوى الدين .

لا أعرف كتاباً فى الأولين والآخرين أعلى قدر العقل وجعل أمته أمة الحضارة العاقلة الواعية المتقدمة الهادية إلا هذا القرآن الكريم! فاعرفوا قدر كتابكم وأحسنوا اتباعه .

هدانى الله وإياكم سبيل الرشاد .

# الخطبذالبت نينه

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ، ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام النبيين وسيد المصلحين .

اللهم صلّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعسد :

أيها الناس: كلمة السياسة لها معنيان متناقضان متباعدان كلاهما غير الآخر.

قد يكون معنى السياسة أن يملك الإنسان السلطة فيسخرها فى إذلال العباد ، قد يكون معنى السياسة أن يملك الإنسان السلطة فيتملكه جنون العظمة فهو لا يعرف إلا نفسه وأهله وأتباعه ، قد يكون معنى السياسة أن أتعصب لتراث أو لدم أو لأمر مما تواضع الحلق على العصبية له .

هذا اللون من السياسة مرفوض ، نحن نكرهه ونوصى بكراهيته ونصرف الشباب عنه ونوصيهم بتطليقه لأن الله تعالى يقول : ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً فى الأرض ولا فساداً والعاقبة للمتقين ﴾ [ القصص : ٨٣ ] .

كل من اشتغل بالسياسة يطلب بها العلو في الأرض والكبرياء على الناس أو كل من اشتغل بالسياسة ليثير الفوضى والفساد في أنحاء البلاد فهو إنسان فاجر فاسد ، وإن طلب الدنيا فقد يصيب منها شيئاً لكنه فقد الآخرة يقيناً : ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يبخسون ، أولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون ﴾ [ هود : ١٥ ، ١٦ ] .

المعنى الثانى للسياسة: أن أملك السلطة فآمر بالمعروف وأنهى عن المنكر وأقيم الصلاة وأوتى الزكاة (١) وأحَسِّن الحسن وأقبِّح القبيح وأسعى في نشر المرحمة والمودة بين الحلق وآمر من أملك أمره أن يتواصى بالحق والصبر وأن يتواصى بالمرحمة.

هذه السياسة مطلوبة لأنها تجعلني أصبُّ المجتمع في قالب يرضى الله وأسوق الناس إلى وظيفتهم التي خلقوا من أجلها وهي عبادة الله .

ф ф ф

كان صاحب الرسالة العظمى عليه الصلاة والسلام يربى الناس فى المسجد على هذا المعنى ، كان يقرأ فى صلاته : ﴿ إِن الله يأمركم أَن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ﴾ [ النساء : ٥٨ ] .

كان يقرأ في صلاته: ﴿ وَمَا لَكُمَ لَا تَقَاتُلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضَعَفَيْنَ مَنِ الرَّجَالِ وَالنِّسَاءُ وَالولدانِ الذّينِ يقولون ربنا أخرجنا من هذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصيراً ﴾ [ النساء : ٧٥ ] .

أليست هذه سياسة ؟ أليست الدعوة إلى مجاهدة الظلمة ومقاتلة المعتدين سياسة ؟ .

هذا اللون من السياسة هو صلب الإسلام بيقين ، نحن نكره سياسة الفوضى والشغب ، ولكننا نحب كتابنا ونبينا ونتمسك بالحضارة التي أقامها هذا القرآن نظرياً وطبقها وشادها نبيه على عملياً ثم انطلق بها السلف الأول فأناروا ظلمات القرون الوسطى وأهدوا للإنسانية خير ما تشرف

 <sup>(</sup>١) وفي التنزيل العزيز : ﴿ الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا
 بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾ [ الحج : ٤١ ] .

إننا نحن المسلمين لنا ماض فى سياسة العالم ينضر الوجوه ، أما غيرنا فله ماض تسود به الوجوه .

نحن لا نخجل من ماضينا ولا نستحى من كتاب ربنا ولا من سنة نبينا عليه الصلاة والسلام .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا ديادة لنا في كل معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبِقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غَلاَ لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ]

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠] أقم الصلة

## نَظْرَاتُ فِي سُورَة "الأَنْفَال" خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعد :

فسنلقي نظرة على أبعاد التغير الإنساني الذي يصحب المجتمعات البشرية وهي تُصغُدُ إلى القمة مستحقةً النصر والتمكين ، أو وهي تُسيفٌ إلى الأرض مستحقةً الذل والهوان ، وذلك من خلال تأمل محدود في سورة الأنفال .

إن سورة الأنفال نزلت في أعقاب غزوة بدر ، ولكننا لن نتعرض

للغزوة إلا بالقدر القليل الذي يحتاج إليه توضيح المعنى .

أما المحور الذي تدور عليه السورة \_ فيما رأينا \_ فهو أن الأمم عندما تُسِفُّ وتُخْلِدُ إلى الأرض تستجمع الخصائص التي تستحق بها الهزيمة ، وأنها عندما تَصْعَدُ إلى أعلى و تطير بأجنحة من الشوق إلى مستوى من الكمال الرفيع فإنها تستحق التمكين والفوز المبين !! .

وبين يدي التأمل في سورة الأنفال \_ من خلال هذا المعنى \_ أذكر مثلاً استمعت إليه من سائح عربي ذهب إلى « أسبانيا » في أحد المؤتمرات التي انعقدت هناك ، قال لي : دخلت في المسجد بقصر الحمراء وقال لي الترجمان الذي يشرح لي الآثار : كانت هنا أمة مسلمة مكّنها الله في الأرض يوم كانت لله خلائف، ثم طردها من هذه الأرضيوم أصبحت في هذه الدنيا طوائف !! نعم كان للإسلام في الأندلس دولة أشرقت بها العصور الوسطى، وقدّمتْ للإنسانية عقيدة التوحيد في هالة من العلم الواسع والحضارة الزاهية فارتقت الإنسانية طويلاً بهذه الدولة الموحدة !! ثم لما عصفت الشهوات برؤوس الحاكمين وأترفوا في هذه الدنيا، وقضوا الأعمار بحثاً عن الشهوات ، ونسوا المثل الرفيعة التي طُولوا بخدمتها طُرِدوا من هذه الأرض !! .

ماذا كان يأخذ الناس منهم بعد أن أصبحوا طوائف ؟ .

يأخذون منهم الزخارف في جدران البيوت أو المساجد ؟ .

يأخذون منهم المُوَشَّحات التي تبكي الحبيب الهاجر أو المهجور ؟ .

ماذا يأخذ الناس من الأمة الإسلامية إذا فقدت رسالتها ؟ .

شاع الكذب في هذه المجتمعات ، ووجدنا أصحاب الأقلام المتملقين وأصحاب قرض الشعر ابتغاء الجوائز والمكافآت ينسبون إلى الحمام أنه يمدح الخلفاء على هذا النحو : إن الحمام بأيْكها تشدو هلْ قَدْ عُلِمْ أو قَدْ عُهِدْ أو كانْ ؟ كالمعتصم والمعتضد ملكانْ ؟

والمعتصم والمعتضد اللذان ورد ذكرهما في هذا المدح قال فيهما شاعر آخر(١) من حكماء الشعر البُصَرَاء بأقدارالرجال.

مَمَا يُزَهِّدُنِي فِي أَرضِ أَندلسِ أَلقَابُ مُعْتَصِم فِيهَا ومُعْتَضِدِ أَلقَابُ مَمَلكَة فِي غير موضعها كَالْهِرِّ يحكي انتفاخاً صُورة الأسدِ

ليس على الله بعزيز أن يطرد أمثال هؤلاء من العز وأن يحرمهم السلطة وأن يجعلهم رعاعاً في الأرض لأنهم أبوا إلا منزلة الرعاع في أحوالهم وأعمالهم !!

سورة الأنفال أشارت إلى هذا المعنى وهي تتحدث عن هزيمة قريش وانكسار دولتها التي كانت قائمة في مكة ، وتحدثت في الوقت نفسه عن النصر الذي ساقه الله للمؤمنين .

ونجيء للسورة من وسطها لكي نبين المحور الذي دارت عليه ، يقول الله في وسط السورة : ﴿ وَلُو تَرَى إِذْ يَتُوفَى الذَّيْنَ كَفُرُوا المَلائكة يَضَرَبُونَ وَجُوهُهُمْ وَأُدْبَارُهُمْ وَذُوقُوا عَذَابُ الحَرِيقِ \* ذَلِكُ بَمَا قَدَمَتُ أَيْدِيكُمْ وَأَنْ اللهُ لَيْسَ بَظُلامُ لَلْعَبِيدُ ﴾ [ الأنفال : ٥٠ ، ٥٠ ] .

هل الذي حدث لقادة الكفر في مكة وزعماء الوثنية في الجزيرة كان بدعاً في سنن الله الكونية ؟ لا ، بل هذا الذي حدث يتفق مع سنن الله في المجتمعات المنحلة ولذلك قال الله عقب هذه الآيات ﴿ كدأب آل فرعون والذين من قبلهم كفروا بآيات الله فأخذهم الله بذنوبهم إن الله قوي شديد العقاب \* ذلك بأن الله لم يك مغيراً نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم وأن الله سميع عليم \* كدأب آل فرعون والذين من

 <sup>(</sup>١) هو ابن أبي شرف كما في المقدمة لابن خلدون ـــ الفصل الثاني والثلاثون في اللقب بأمير
 المؤمنين .

قبلهم كذبوا بآيات ربهم فأهلكناهم بذنوبهم وأغرقنا آل فرعون وكل كانوا ظالمين ﴾ [ الأنفال : ٥٢ – ٥٤ ] .

لكن ما يقضي الله به من تدمير للظّلمة ومن إنشاء لأمم أخرى أعدل وأعقل يحتاج إلى زمن طويل ، ومعنى طول الزمن : أن سنن الله الكونية لا تتم بين عشية وضحاها ، فقد يموت أنبياء ، وقد يموت قادة ، وقد يُستَشْهَد مجاهدون قبل أن يبتسم النصر آخر الأمر ، ولذلك يقول الله لنبيه عليلة : ﴿ وإما نرينك بعض الذي نعدهم أو نتوفينك فإلينا مرجعهم ثم الله شهيد على ما يفعلون ﴾ [يونس : ٢٦] ويقول : ﴿ فإما نذهبن بك فإنا منهم منتقمون \* أو نرينك الذي وعدناهم فإنا عليهم مقتدرون ﴾ [الزخرف : ٢١ ، ٢٢].

لا بد أن تتطاول وتتراخى أيام الصراع بين التوحيد والتثليث ، بين العقل والحماقة ، بين الحقيقة والخرافة ، بين الجهل والعلم .

لماذا هذا الطول ؟ .

لأن الله يُنْضِعُ الكمال في نفوس المجاهدين مع طول الزمن وفي الوقت نفسه يُنْضِعُ العناد والفسق في نفوس المعاندين والفاسقين مع طول الزمن ، فإذا كوفيء المؤمنون بالنصر فبعد أن يبلغوا قمة الخير والكمال ، وإذا كوفيء المجرمون بالعقاب فبعد أن يبلغوا قمة الشر والفساد!!

هذا المعنى وضحته سورة الأنفال في موضعين :

الموضع الأول قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ يَعْدُكُمُ اللهِ إَحْدَى الطَّائِفَتِينَ أَنْهَا لَكُمْ وَتُودُونُ أَنْ يَكُونُ اللهِ أَنْ يَحْقَ الْحَقَّ الْحَقَّ وَيُرِيدُ اللهِ أَنْ يَحْقَ الْحَقَّ الْحَقَّ وَيُبْطَلُ البَّاطُلُ وَلُو كُرُهُ الْجُرْمُونُ ﴾ [ الأنفال : ٧ ، ٨ ] .

كانوا يودون الأوبة إلى المدينة بغنيمة باردة دون أن يُسفك دم ودون أن يؤدب مجرم ولكن الله قرر إنزال ضربة مهينة بالكافرين!!

الموضع الثاني قوله تعالى : ﴿ إِذْ أَنتُمْ بِالْعِدُوةُ الْدِنْيَا وَهُمْ بِالْعِدُوةُ

القصوى والركب أسفل منكم ولو تواعدتم لاختلفتم في الميعاد ولكن ليقضي الله أمراً كان مفعولاً ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حي عن بينة وإن الله لسميع عليم ﴾ « الأنفال : ٤٢ » .

رب العالمين يهلك هؤلاء بجدارة ، ويعطي هؤلاء بجدارة .

والأقدار التي تنزل بصعود هذا أو هبوط ذاك ليست حركات عابثة ، إنها أقدار تزن بدقة هائلة مسالك الأفراد والجماعات !!

وينتقل هذا المعنى من ميدان القتال إلى ميدان السجن ، فيقول الله للأسرى وهم في قبود الهوان والمسكنة : إنكم وحدكم الذين تصنعون مستقبلكم ، إن انتويتم خيراً للناس انفتحت أمامكم مجالات رحبة للحركة والعطاء وإلا فلكم الويل : ﴿ ياأيها النبي قل لمن في أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً يؤتكم خيراً مما أخذ منكم ويغفر لكم والله غفور رحيم ﴿ وإن يريدوا خيانتك فقد خانوا الله من قبل فأمكن منهم والله عليم حكيم ﴾ [ الأنفال : ٧٠ ، ٧١ ] .

إن الخونة قد يستطيعون الإساءة إلى غيرهم ردحاً من الزمان ، وقد يتطاولون في المجتمعات ويحسبون أن الجو قد خلالهم غير أن القضاء الحكيم يتربص بهم إلى حين ، ثم يستمكن الوثاق من أعناقهم !! .

هذا وصفَّ للفساد وهو يهبط بذويه ، وهذا الفساد يشمل الأمم ، يقول الله في سورة النحل: ﴿ وَضَرِبُ الله مثلاً قرية كانت: آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغداً من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون ﴾ [ النحل : ١١٢ ] .

لم هذا العذاب ؟ .

لأنها أُطْعِمَتْ من جوع فما شكرت ، وأمِنَتْ من خوف فما شكرت ، وأمِنَتْ من خوف فما شكرت ، فإذاً تُسلَّط عليها المخاوف والأزمات حتى تعرف قدر النعم التي فقدتها!! .

وإنما أهلك الله السلطة التي كانت تحكم في مكة لأن العناد والجهالة

بلغت بالقوم مبلغاً عجيباً فقد قالوامكابرين رب الكون : ﴿ اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو ائتنا بعذاب أليم ﴾ [ الأنفال : ٣٢ ] .

كان الأولى لهم أن يقولوا: اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فاهدنا ووفقنا لاتباعه ، أما أن يبلغ الكره بقلب إنسان أن يكره الحق ، وأن يكره حملته ، وأن يكره الحياة به والسير على ضوئه فإن مثل هذا الإنسان ينبغي أن يُوارى بجاهليته وعناده في مطاوي القبور ، وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ ولو ترى إذ يتوفى الذين كفروا الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم وذوقوا عذاب الحريق \* ذلك بما قدمت أيديكم وأن الله ليس بظلام للعبيد ﴾ [ الأنفال : ٥٠ ، ٥١ ] .

ننظر بعد ذلك إلى الجانب الآخر وهو المجتمع المؤمن ، لقد عاش قبل الهجرة وبعدها يحترم دينه ويقدم مطالبه على رغائبه ويحمل فى الحياة شارته ويرفع رايته ، وكان خصومه يستكثرون عليه حق الحياة كما يريد ، بل كانوا يروعونه في الحرم الآمن ويرغمونه على النزوح هنا وهناك !! لقد أنالته الأقدار النصر والتمكين والسيادة ، وإلى ذلك أشارت الآية الكريمة : ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنتُم قليل مستضعفون في الأرض تخافون أن يتخطفكم الناس فآواكم وأيدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون ﴾ الأنفال : ٢٦ ] .

إذاً هؤلاء استحقوا فعلاً أن يُنصروا لأنهم تحملوا في ذات الله الكثير ، ووقفوا إلى جانب نبيهم عَيْنِي وهو يُطارد ويُخوَّف ، ولم ينهزموا بل صمدوا وظلوا على ثباتهم إلى أن انتصروا . وهنا نلحظ أن النصر الذي ساقه الله كان فضلاً أعلى ، وكان عطيةً للقدر فيها أكبرُ الدخل ، وليس لعمل الناس فيها إلا الدخل المحدود ، هم قاتلوا وثبتوا وبذلوا وجاهدوا وضحوا وتحملوا وهاجروا وتركوا بلادهم وملذاتهم وثرواتهم لله ، لكن الله سبحانه وتعالى عندما أراد النصر أدار المعركة وحده : ﴿ إذ يغشيكم النعاس أمنة منه وينزل عليكم من السماء ماء ليطهركم به ويذهب عنكم رجز الشيطان

وليربط على قلوبكم ويثبت به الأقدام ﴿ إِذْ يُوحِي رَبِكَ إِلَى الْمُلائكَةُ أَنِي مَعْكُمُ فَثَبَتُوا اللَّهِ اللَّهِ فَاضَرِبُوا مَعْكُمُ فَثَبَتُوا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

رب العالمين بالجو الذي صنعه وبالرمال التي ثبتها وباليقين الذي أرساه في القلوب هو الذي جعل المؤمنين يكسبون المعركة على هذا النحو الغريب حتى قال قائل(١) في مكة : والله ما هو إلا أن لقينا القوم فمنحناهم أكتافنا يقودوننا كيف شاءوا ويأسروننا كيف شاءوا !!

وهذا مصداق قوله جلَّ جلاله : ﴿ فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى وليبلي المؤمنين منه بلاء حسناً إن الله سميع عليم ﴾ [ الأنفال : ١٧ ] .

لكن ما هي الخصائص التي يرقى بها مجتمع حتى يستحق النصر ويتبوأ القمة ويضمن عناية السماء به ؟ .

أشارت السورة في مطلعها إلى هذه الخصائص ، قال تعالى : ﴿ إَنَّهُا المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون \* الذين يقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون \* أولئك هم المؤمنون حقاً لهم درجات عند ربهم ومغفرة ورزق كريم ﴾ [ الأنفال : ٢ ــ ٤ ] .

تلاوة الآيات قد تكون مبعث تخويف إذا هجست هواجس الشر في قلب الإنسان وإذا وَزَّ الشيطان على المعصية، هنا يجيء ذكرالله فيبدد الغيوم ويكشف الطريق ويجعل المؤمن ينجو من الحفرة التي حفرها الشيطان له .

يجيء ذكر الله للأفراد وللأمم وهي على طريق الكفاح والجهاد ، يجيء للفرد عندما يقال له : عش لنفسك ، ابق لأولادك ، وفر الدنيا لأسرتك ، ماذا تصنع فى مقاومة الطغاة والبغاة ؟التفت لنفسك قبل أن يبطشوا بك ،

 <sup>(</sup>۱) هو أبو سفيان ابن الحارث بن عبد الطلب وقصته عند ابن إسحاق و راجع ابن هشام ۲ / ۲۸۹ والطبري ۲ / ۲۲۹ .

هنا يجيء ذكر الله يقول له : هيهات ! ما من أمر يتم إلا إذا بَتَ القدر الأعلى القرار فيه ﴿ قُلُ لَن يَنفعكم الفرار إِن فررتم من الموت أو القتل وإذاً لا تمتعون إلا قليلا \* قل من ذا الذي يعصمكم من الله إن أراد بكم سوءاً أو أراد بكم رحمة ولا يجدون لهم من دون الله وليًّا ولا نصيراً ﴾ الأحزاب : ١٦ ، ١٧] . ذكر الله هنا يُعَلِّم الإنسان الثبات : ﴿ ياأيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون ﴾ الأنفال : ٥٤] . قال تعالى : ﴿ وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون ﴾ [ الأنفال : ٢] .

القرآن الآن انتشرت له إذاعات في العالم الإسلامي ، ولكن ما قيمة القراءات والإذاعات إذا لم تحرك الإيمان الهاجع المخدَّر الذي يضحك منه أعداء الإسلام ؟ لذلك كان من خصائص الكمال البشري أن تتحول الآيات إلى مسالك وأخلاق وإلى جهاد وأعمال ، وهذا أمر لا بد أن نعرفه لأن النهضات الإنسانية ليست كتباً تقرأ أو تحفظ ولكنها أحوال وأخلاق ، والأمم الهابطة تهتم بالشكل وقلما اهتمت بالموضوع وكما قال الشاعر :

أرى جُلَلاً تصان على أناس وأخلاقاً تُهـانُ ولا تُصانُ يقولون: الزمانُ به فساد وهم فسدوا وما فسد الزمانُ

وبعد أن رسمت السورة صورة المجتمع المؤمن حقًا بثَّتْ خلال القصص الواعي وعبره البالغة نداءات شتى للمؤمنين تحدوهم إلى الكمال ، ومن أجل ذلك تضمنت السورة ستة نداءات لا يستغني عنها سلف ولا خلف ، بل لعلنا اليوم أحوج الناس إلى فقهها!! .

النداء الأول: ﴿ يَاأَيُهَا الذِّينَ آمَنُوا إِذَا لَقَيْتُمَ الذِّينَ كَفُرُوازَحُفَاً فَلَا تُولُوهُمُ الأَدْبَارُ ﴾ [الأنفال: ١٥].

النداء الثاني : ﴿ يَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطَيْعُوا اللهُ ورسُولُهُ وَلا تُولُوا عَنْهُ وَأَنْعُم تُسْمُعُونَ ﴾ [ الأنفال : ٢٠ ] .

النداء الثالث : ﴿ يَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجَيَّبُوا للهِ وَللرسول إذا دَعَاكُمُ لِللَّهِ وَللرسول إذا دَعَاكُمُ لِللَّهِ وَللرسول إذا دَعَاكُمُ لِللَّهِ وَللرسول إذا دَعَاكُمُ لللَّهِ النَّائِفَالُ : ٢٤ ] .

النداء الرابع: ﴿ يَاأَيُهَا الدِّينَ آمَنُوا لَا تَخُونُوا اللهِ والرَّسُولُ وَتَخُونُوا أَمَانَاتُكُمْ وَأَنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ [ الأنفال : ٢٧ ] .

النداء الحامس: ﴿ يَاأَيُهَا الذِّينَ آمنُوا إِنْ تَتَقُوا الله يَجْعَلُ لَكُمْ فُرِقَاناً وَيَكُوْرُ عَنكُمْ سيئاتكُمْ ويغفر لكم ﴾ [ الأنفال: ٢٩].

النداء السادس : ﴿ يَاأَيُهَا الذِّينَ آمَنُوا إِذَا لَقَيْتُم فَئَةً فَاتَبْتُوا وَاذْكُرُوا الله كَثَيْراً لَعَلَكُم تَفْلُحُونَ ﴾ [ الأنفال : ٤٥ ] .

الحقيقة أن شرح هذه النداءات يحتاج إلى خطبة خاصة ، لكني أوجه النظر إلى آخر ما جاء في هذه السورة بين النظر إلى آخر ما جاء في هذه السورة يبين أن للمسلمين ولاءً واحداً : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمنوا وهاجروا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك بعضهم أولياء بعض والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا وإن استنصروكم في الدين فعليكم النصر إلا على قوم بينكم وبينهم ميثاق والله بما تعملون بصير ﴾ [ الأنفال : ٧٢] .

ثم جاءت هذه الآية : ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُوا بَعْضُهُمْ أُولِياءَ بَعْضُ إلا تَفْعَلُوهُ تَكُنَ فَتَنَهُ فِي الأَرْضُ وَفُسَادُ كَبِيرٍ ﴾ [ الأنفال : ٧٣ ] .

الكافرون أنواع : هناك من ينكر الله ، هناك من يرى الألوهية أسرة فيها أب وابن وأم ، هناك من يرى أن الله يتجسد في صور شتى !! .

أنواع الكفر كثيرة ، والكفر كله ملة واحدة ، وقد سألت نفسي : إن اليهود يقولون عن عيسى : إنه ابن زنا وهم متهمون أيضاً \_ كما يزعم النصارى \_ بقتله ، ومع ذلك فقد رأيت الفاتيكان برَّأ اليهود من مقتل عيسى واصطلح الفريقان !! على من اصطلحوا ؟ على الإسلام وأمته !! والفتنة والفساد يملآن الأرض الآن لأن المسلمين لا يعرفون من يوالون ولا من يخاصمون !! .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

## الخطبذالت إنيذ

الحمد لله ﴿ ... الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون \* ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لم عذاب شديد ﴾ [ الشورى : ٢٥ ، ٢٦ ] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام النبيين وسيد المصلحين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعسد:

أيها الإخوة : وأنا أقرأ قصيدة الرثاء في ذهاب الأندلس كانت أبيات منها تحرك مشاعري وتجعلني أقارن بين عصر وعصر وعهد وعهد .. قلت : ما هذه السرطانات التي شاعت في الأمة الإسلامية الآن تريد تمزيق الوحدة ، تريد تقطيع الكيان المشترك ، تريد جعل المسلمين مشغولين بالتوافه ؟! .

تذكرت قول الشاعر(١) وهو يتحدث للأندلسيين ويقول لهم :

تبكى الحنيفية البيضاء من أسف على ديار من الإسلام خالية حيث المساجد قد صارت كنائس حتى المحاريب تبكى وهي جامدة أعندكم نبأ عن أهل أندلس كم يستغيث بنا المستضعفون وهم ماذا التقاطع في الإسلام بينكُمُ ألا نفوسٌ أبيَّاتٌ لها هِمم

كا بكى لفراق الإلف هيمانُ قد أقفرت ولها بالكفر عمران ما فيهن إلا نواقيس وصلبان حتى المنابر ترثي وهي عيدان فقد سرى بحديث القوم ركبان أسرى وقتلى فما يهتز إنسان وأنتم يا عباد الله إخوان أما على الخير أنصار وأعوان أما على الخير أنصار وأعوان

<sup>(</sup>١) هو أبو الطيب الرندى .

ألا يخجل الذين يثيرون العداوة والبغضاء الآن في نفوس المسلمين ؟ . ألا يخجل هؤلاء الذين يريدون أن يجعلوا مصير الأمة الإسلامية على هذا النحو ؟ .

ماذا التقاطع في الإسلام بينكم ؟ .

أما على الخير أنصار وأعوان ؟ .

ينبغي أن نتعاون فيما اتفقنا عليه \_ وهو كثير \_ وأن يعذر بعضنا بعضاً فيما اختلفنا فيه \_ وهو قليل !! .

جاءني ناس قالوا: العمل في البنوك حرام ، والعمل في المحاكم حرام ، والعمل في المحاكم حرام !! .

ونتيجة هذا التفكير أن يملأ الصهاينة والصليبيون هذه الأجهزة وأن يبيع المسلمون الفول والتبن!! .

هل هذه طريقة في إصلاح الأمة ؟! .

كان ابن تيمية \_ أيام احتلال بغداد \_ يمشي مع تلميذ له ، فوجد التلميذ جماعة من التتر الذين احتلوا بغداد يشربون الخمر فأراد أن يتوقف ليشتبك معهم ويمنعهم من شرب الحمر فجرَّه ابن تيمية وقال له : مالك ولهؤلاء ؟ دعهم في سكرهم إنهم لو صحوا لقتلونا !! .

أي تحريم هذا الذي يشغل دماغك الآن ؟ .

إذا كنت تريد إقامة الإسلام فليست إقامة الإسلام أن تمنع جنود العلو من شرب الخمر ، إقامة الإسلام أن تقيم جهازاً إسلامياً يغلب هذا الجهاز ، إقامة الإسلام أن تُكون جيشاً للموحدين يأكل هذا الجيش ، إقامة الإسلام أن تدخل في كل عمل وتعطي يدك مع كل مصلح حتى إذا جاء الإصلاح للجهاز الذي أنت فيه تكون خبيراً بمتاعبه ومفاسده ، أمّا تعلم الإصلاح بعيداً عن هذا الجو فكتعلم السباحة على الأرض !! وما يتعلم العوم على الأرض أحد إلا إذا كان خيالياً مغفلاً .

ادخلوا فى كل ميدان ، واخدموا الإسلام بقدرة ، وهناك قواعد فى الشريعة الإسلامية كقاعدة : مالا يتم الواجب إلا به فهو واجب ، وقاعدة ارتكاب أخف الضررين .

إننا نتمنى للإسلام مستقبلاً حسناً في جنوب السودان وفي المراتع التي انتشر فيها وباء التبشير الأجنبي مستعيناً بخيانات الحكام العملاء الذين فتحوا له الأبواب ومهدوا أمامه السبل!!

وإن شاء الله للإسلام عودة وله جولة ودولة ، والأيام بيننا ﴿ وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون ﴾ [ الشعراء : ٢٢٧ ] .

اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبُنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانَنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبَنَا عَلَا لَلْذَينَ آمَنُوا رَبُنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بَالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَيِ الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَ اللهِ عَلَى اللهُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغِي يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمُ تَذْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلة

## مِنُ نُبُوءَ اتِ القُران الْكِرِئِمُ

#### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعــد:

فإن هناك نبوءات في القرآن الكريم صدقتها الأيام ، وهي نبوءات تخبر عن غيب لا يعلمه إلا الله ، ثم جاء المستقبل فكشف عن صدق ما قيل .

\* من ذلك أن المسلمين عندما عادوا أدراجهم منسحبين من مكة دون أن يؤدوا عمرة الحديبية كانت نفوسهم كسيرة وكانت الوساوس قد تسللت إلى أفكار بعضهم : كيف قيل لنا : إنكم ستدخلون مكة ثم نعود دون أن ندخلها ؟! .

ونزل قوله تعالى : ﴿ لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين محلقين رءوسكم ومقصرين لا تخافون فعلم مالم تعلموا فجعل من دون ذلك فتحاً قريباً ﴾ [ الفتح : ٢٧ ] .

هذه الآية نزلت في السنة السادسة ولم تمض سنتان حتى كان المسلمون الذين منعوا من دخول مكة ومن أداء مناسك العمرة قد عادوا وهم سبعة أضعاف ما كانوا ، ويبدى المسلمون من مظاهر القوة والبأس ما يوقع الرعب والرهبة في أفئدة المشركين .

\* هناك نبوءة أخرى أول سورة الروم ، وقصتها غريبة وتستحق التسجيل والتعليق ، فإن النزاع بين المملكتين الكبيرتين : الروم التي تعتنق النصرانية ، والفرس التي تعتنق المجوسية كان نزاعاً حاداً دموياً طويل المدى ، وشاء الله \_ في دور من أدوار هذا النزاع \_ أن ينهزم الروم هزيمة ما غُرف مثلها ، وكانت أبعاد هذه الهزيمة تمتد إلى المعروف من القارات المعمورة يومئذ ، انسحب الروم أمام زحف الفرس وتركوا مصر واليمن وفلسطين والشام وكادت عاصمتهم تسقط ، وخسروا خسائر سودت وجوههم ، ثم اضطروا إلى أن يوقعوا على صك الهزيمة وهو صك يجعل الروم ملزمين بتقديم أفواج من النساء للجيش المنتصر غير قناطير مقنطرة من الذهب والفضة !! .

فكانت نكبة الروم قد سودت وجوه النصارى وأحنت رءوسهم ، ويئس الناس من أن تكون للروم دولة أو عودة ، لكن صوتاً وحيداً غريباً كان ينبعث من مكة وحدها يقول : ﴿ غلبت الروم ﴿ فَى أَدَنَى الأَرْضَ وَهُم مِن بعد غلبهم سيغلبون ﴿ فَى بضع سنين لله الأمر من قبل ومن بعد ويومئذ يفرح المؤمنون ﴿ بنصر الله ينصر من يشاء وهو العزيز الرحيم ﴿ وعد الله لا يخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [ الروم : وعد الله لا يخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [ الروم : ٢ : ٢ ] .

لم يكن هناك ما يؤيد هذا الصوت من بقية قوة فى دولة الروم أو بقية تماسك فى شعوب النصرانية ، والغريب أن الآية التى قالت : إن الروم سينتصرون حددت أن الانتصار لن يتجاوز بضع سنين ، وفعلًا وقع مالم يكن فى الحسبان ومالم يعرف فى قوانين التاريخ ولا فى أحواله ، وانتصر الروم على الفرس واستردوا جميع ما خسروا ، وكان انتصارهم غريباً معجباً معجباً !! .

كان يجب أن يقابل الصوت الوحيد الذى تنبأ بهذا النصر مقابلة حسنة وأن يعرف لصاحبه أن الله تبارك وتعالى مزَّق الغيوب عن المستقبل أمام بصيرته وأنزل عليه من الوحى ما جعله ينطق بمالم يُعرف فى القارات كلها ومالم ينتظره أحد .

لكن الضمير الصليبي جعل مؤرخي النصرانية يذكرون القصة على نحو معوج كذوب ، قالوا : نعم لقد تنبأ محمد بأن الروم سينتصرون ولكن سبب النبوءة حقده على الفرس لأنهم مزقوا رسالة بعث بها إلى ملكهم يدعوه إلى دينه !! .

وهذا التعليل تزوير وكذب من ألفه إلى يائه لأن سورة الروم التي 
ذُكر فيها أن الروم سينتصرون نزلت فى مكة قبل أن يبعث الرسول علياله 
برسالته إلى ملك فارس بنحو اثنى عشر عاماً ، فمن الخلط وتحريف الكلم 
عن مواضعه وتشويه الحقيقة لغير سبب واضح أن يقال إن السر فى النبوءة 
حقد على الفرس لأنهم مزقوا رسالة بعث بها النبى علياله إلى ملكهم !! .

\* وهناك نبوءة ثالثة جاء بها القرآن الكريم وهي قوله تعالى :

﴿ هو الذى أرسل رسوله بالهدى ، ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ﴾ [ الصف : ٩ ] .

وإذا كانت النبوءة الأولى قد استغرقت لتحققها نحو سنتين ، وإذا كانت النبوءة الثانية قد استغرقت لتحققها بضع سنين ، فإن النبوءة الثالثة استغرقت لتحققها قروناً ، ولا تزال هذه القرون تمتد لتبين أن الإسلام باق وأن لواء التوحيد معقود على أصحابه لن ينزل إن شاء الله !! .

قيلت هذه النبوءة والإسلام غريب فى جزيرة العرب تحيط به قبائل مشاكسة مشركة كما تحيط به قوى اليهود والنصارى الذين تعاونت أحزابهم جميعاً على ضرب الإسلام والكيد له .

ولكن الأسوار الحديدية التي كانت تمنع الإسلام من الانطلاق عبر الجزيرة تلاشت ، ومضى المسلون فوصلوا أقصى الشرق وأقصى الغرب وأقصى الشمال وأقصى الجنوب ، ومضت السنون والإسلام يزيد ولا ينقص!! .

\* فى سورة الروم آية تبين أن الإسلام باق إلى قيام الساعة وهى قوله تعالى : ﴿ ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة كذلك

كانوا يؤفكون \* وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم فى كتاب الله إلى يوم البعث فهذا يوم البعث ولكنكم كنتم لا تعلمون ﴾ [الروم: ٥٥، ٥٠].

\* وفى سورة آل عمران آية تبين أن الإسلام باق إلى يوم القيامة وهى قوله تعالى لعيسى ابن مريم : ﴿ وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة ﴾ [آل عمران : ٥٥] .

والذين اتبعوا عيسى عليه السلام هم الذين يرونه عبداً لله ويصفونه بأنه رسول لبنى إسرائيل يمهد للرسالة العامة التى تجىء من بعده ، وأنه هو وغيره من الأنبياء إنما جاءوا منبئين بأن من عدا الله عبد له ،وأنه ليس له ابن ولا صاحبة ولا أم ولا والد ولا ولد ، أما الذين يقولون بأن لله أما أو صاحبة ، أو ابنا أو ما إلى ذلك فهؤلاء ليسوا أتباع عيسى وإنما أعداؤه !! فآية سورة الروم وآية سورة آل عمران كلتاهما تصدق إحداهما الأخرى وتؤيد معناها وهو أن الإسلام باق حتى يأتى أمر الله وحتى يتقوض العمران على ظهر الأرض وينفض سرادق الحياة والأحياء وترجع الدنيا إلى ربها ليحتكم عنده إيمانها وكفرانها وصالحها ومفسدها وملائكتها وشياطينها .

\* وقد ورد فى الحديث الذى رواه الإمام أحمد فى مسنده : « ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله الله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل عزا يعز الله به الإسلام وذلًا يذل الله به الكفر » (١) .

\* وورد فی حدیث آخر : « مثل أمتی مثل المطر لا یدری أوله خیر أم آخره » (۲) .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ١٠٣/٤ والحاكم فى الفتن والملاحم وقال صحيح ووافقه الذهبى ، والطبرانى فى الكبير ٥٨/٢ ، وقال فى المجمع (١٤١/٦) رواه أحمد والطبرانى ورجال أحمد رجال الصحيح .
(٢) رواه الترمذى فى الأمثال ــ باب ٦ وقال هذا حديث حسن غريب ١٧٠/٨ ــ ١٧٢ وأحمد (١٣٠/٣ ، ١٤٣ ) صحيح .

ولكن من باب الإنصاف العلمى أقول: إن آية سورة الروم يفسرها البعض على أساس أن كلمة ﴿ فَى كَتَابِ الله ﴾ المقصود بها كتاب الأمر: الخلق والرزق والموت والحياة والعز والذل والسلم والحرب.

لله كتابان : كتاب تضمَّن وحيه وهو القرآن الكريم ، وكتاب تضمن أمره فى ملكوته الطويل العريض ، والمقصود بالأمر هنا تدبير شئون العباد ، وهو تدبير لايُحصى مايقتضيه من لفظ لأنه إذا كان على ظهر الأرض خمسة آلاف مليون من البشر فإن كلا منهم يحتاج فى تنفسه وهضمه ودق قلبه ويقظة عينه أو فكره إلى أوامر متلاحقة من الله ؟!! .

قال تعالى : ﴿ وَمَا يَعْزِبُ عَنْ رَبُّكُ مِنْ مَثْقَالَ ذَرَةً فِى الأَرْضُ وَلَا فَى السَمَاءُ وَلَا أَصْغُر مَنْ ذَلِكُ وَلَا أَكْبُرُ إِلَّا فَى كَتَابُ مَبِينَ ﴾ [ يونس : ٢١ ] .

الكتاب المبين هنا هو كتاب الوجود أو كتاب الملكوت وهو غير القرآن الكريم . وقال تعالى : ﴿ مَا أَصَابِ مَنْ مَصَيْبَةً فَى الأَرْضُ وَلَا فَى القَرْبَ اللهِ عَلَى اللهِ يَسْبُرُ ﴾ أنفسكم إلا فى كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير ﴾ [ الحديد : ٢٢ ] .

الكتاب هنا كتاب آخر غير القرآن الكريم .

أقول هذا لأن مبشراً غبياً قرأ قوله تعالى : ﴿ قُلْ لُو كَانَ البحر مداداً لكلمات ربى لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربى ولو جئنا بمثله مدداً ﴾ [ الكهف : ١٠٩ ] .

فقال: هذا كلام غلط لأن القرآن يكتب بدواة حبر!!.

ظن المغفل أن المقصود بـ ﴿ كلمات ربى ﴾ هنا كلمات الوحى ، مع أن الآية تشير إلى كلمات الإيجاد والإمداد والإحياء والإماتة المتصلة بكتاب الوجود ، لكن الجهل معرة وفضيحة لأصحابه خصوصاً عندما يتعرض هؤلاء الجهلة لكتاب لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه كى ينالوا منه وهيهات هيهات !! .

ومن باب الإنصاف العلمى أيضاً أقول: إن بعض المسلمين القاصرين ربما جاءوا إلى أحاديث صحيحة فحكَّموا فيها أحاديث أخرى قد تكون مرحلية أو في مناسبات معينة وينتهون إلى أن عمر الإسلام قصير وأن الإسلام كما بدأ غريباً فسيموت أو ينتهى غريباً ؟!! .

وهؤلاء الناس جهلة بقوانين التربية وبنواميس الله في كونه وبحقائق الوحى في جملته وتفصيله ، ولذلك فإني أوجه النظر إلى هذا فإن الإسلام باق إلى قيام الساعة ، وقد قال صاحب تفسير « المنار » (١) يعترض هؤلاء القاصرين : يا قوم إن سورة النور لم تتحقق بعد !! ويقصد بهذا قوله تعالى : ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لا يشركون في شيئاً ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴿ وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون ﴿ لا تحسبن الذين كفروا معجزين في الأرض ومأواهم النار ولبئس المصير ﴾ [النور: ٥٥: ٧٠].

قد تَبْهرك قواهم ، قد تَفْدحك الجيوش المعبأة والمخترعات المخزونة من أدوات الدمار لكن رب العالمين يقول : ﴿ لا تحسبن الذين كفروا معجزين في الأرض ﴾ لن يغلبوني ﴿ والله غالب على أمره ﴾ لكن مع من يكون أمر الله ولمن يكون الاستخلاف ؟! .

قال تعالى : ﴿ يعبدوننى لا يشركون بى شيئاً ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون ﴿ وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون ﴾ .

وكلمة ﴿ وأطيعوا الرسول ﴾ تعنى حراسة سنته والقيام عليها والعمل بها ، وأحب أن يعرف المسلمون أن أحداً فى الأولين والآخرين لم يحص تراثه ويراقب كلمه ويضبط كل ما صدر عنه فى بيته أو مع أهله أو

<sup>(</sup>١) الشيخ محمدَ رشيد رضا طيب الله ثراه .

مع أصدقائه فى صحته ومرضه وسلمه وحربه كا وقع هذا لمحمد عَلِيْكُمْ !! أحصيت سنته وعُرفت بدقة وقام علم السنة وقام علم الرجال وقام علم الجرح والتعديل وقام علم الإحصاء والتسجيل لكل شيء .. لكن كل ما نطلبه أن يكون المسلمون على مستوى السنة ، فإن السنة كان لها رجالها الذين يحسنون فهمها ودرسها وتبويبها وتوزيعها على الأمر والنهى والواجب والحدام والمكروه .

\* وكلمة « السُّنَّة » كلمة تحتاج إلى شيء من التفصيل :

قد تكون في مقابلة الفرض ويُقصد بها عندئذ النوافل.

قد تكون في مقابلة القرآن ويُقصد بها عندئذ الحديث النبوي .

قد تكون في مقابلة البدعة ويقصد بها عندئذ الأصل.

قد تكون بمعنى الدين كله أى سيرة الرسول عَيْظِيُّهُ وقوله وعمله وقرآنه .

وجحد السنة ضلال ، والحرب الآن على الإسلام تتناول الكتاب والسنة ، واليوم نشرت « الأهرام » رداً على كلام كنت قد كتبته من يومين دفاعاً عن الكتاب والسنة ، ووجدت فيما نُشر شيئاً من الجراءة على فهم التراث الإسلامي، فالرجل يدعى أن ابن تيمية حرَّض أو أمر بمقاتلة من يتركون سنة الفجر !! .

وأنا قرأت كتاب « السياسة الشرعية » لابن تيمية من عشرين سنة تقريباً ، وليس فيه ما يُنسب إلى الرجل ، والرجل حكى قولين مترددين فى الفقه : من ترك سنة الفجر يقاتل أولا يقاتل ؟ .

ومع ذلك فأنا قرأت رسالة منشورة لابن تيمية يؤكد فيها أن الدعوة الإسلامية تقوم على الإقناع وأن الإسلام انتشر بالحق لا بالسيف وانتصر على السيف الذى اعترض طريقه ولم يكن السيف فى يده أداة إرغام أو قسر على الدخول فى الإسلام .

ثم إن ابن تيمية يعلم الحديث الصحيح الذي يفيد بأن من واظب على الفرائض والتزمها نجا ، ففي الحديث : « جاء رجل إلى رسول الله عَيْسِيّة من أهل نَجْد ثائر الرأس يُسمع دَوِى صوته ولا يُفْقَهُ ما يقول حتى دنا فإذا هو يسأل عن الإسلام ، فقال رسول الله عَيْسِيّة : « خمس صلوات في اليوم والليلة » فقال هل عليّ غيرها ؟ قال : « لا إلا أن تطوّع » . قال رسول الله عَيْسِيّة : « وصيام رمضان » قال : هل عليّ غيره ؟ قال : « لا إلا أن تطوّع » ، وذكر له رسول الله عَيْسِيّة « الزكاة » قال : هل عليّ غيرها ؟ قال : « لا إلا أن تطوّع » فأدبر الرجل وهو يقول : والله لا أزيد على قال : « لا أن تطوّع » فأدبر الرجل وهو يقول : والله لا أزيد على هذا ولا أنقص . فقال رسول الله عَيْسِيّة : « أفلح إن صدق » (١) .

ما أعرف فى حياتى العلمية إماماً قال بالمقاتلة على النوافل ، وأنا سأعود إلى قراءة كتاب « السياسة الشرعية » لكى أعرف بدقة تصحيح النقل الذى ذكر فإن الكاتب يغلب أن يكون كاذباً ، ودليل كذبه أنه نسب إلى الشيخ الألبانى \_ وهو رجل أعرفه عفَّ اليد واللسان وأعرفه يأكل حلالا وهو ممن خدموا السنة فعلا \_ أنه فسر الحديث : « جُعل رزق تحت ظل رحمى » (٢) بأن للمسلمين أن يغتصبوا أرزاقهم بالرماح وأن يحصلوا أقواتهم بالسيوف !! أيقول عالم من علماء المسلمين هذا الكلام ؟ .

القضية كلها أن الكاتب يقول: إنه يحارب العنف.قلت \_ وأنا أحدث نفسى بمرارة \_ و يحك! تحارب العنف بين الناس وما تنطق بكلمة تحارب بها العنف بين الآن سال دمها على أرض الشام، العنف بين البعث النصيرى ألوف المسلمين، أليس هذا عنفاً ؟ .

هل العنف أن يقول مسلم: نريد أن نحكم بكتاب الله ؟ .

إن الأمر يحتاج إلى أن يفهم المسلمون ثقافتهم على حقيقتها وأن يدركوا أن دينهم ـ في هذا العصر ـ يناوش بطرق شتى .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الإيمان \_ باب الزكاة من الإسلام ۱۸/۱ ومسلم فى الإيمان \_ باب بيان
 الصلوات التى هى أحد أركان الإسلام ۳۱/۱ .

<sup>(</sup>٢) رواه البَّخاري معلقاً في الجهَّاد باب ما قيل في الرماح : ٤٩/٤ .

# أيخطبذالت أنينه

الحمد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا إلَّه إلا الله ولى الصالحين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعــــد:

عباد الله أوصيكم ونفسي بتقوى الله عز وجل ، واعلموا أيها الإخوة أن الإسلام لا تهزمه القوى الأجنبية ، إن هذه القوى مهما اشتد ساعدها فإن نارها إلى خمود وثورانها إلى همود ، إنما يصاب الإسلام من داخل أرضه ، إنما يصاب الإسلام إذا اشتغل الرعاع القاصرون بالفقه واشتغل العلماء المذاكرون الدارسون بطلب الدنيا وتملق الحكام واشتغل الحكام في طول العالم الإسلامي وعرضه بالدوران حول أنفسهم والسعى لعجالة لا خير فيها ولا قيمة لها من هذه الدنيا .

جاءنى شاب تخرج فى كلية الشريعة والقانون وعُرض عليه أن يكون وكيلًا للنيابة فرفض بحجة أنه لا يريد أن يحكم بغير ما أنزل الله !! .

قلت له: إنك في ميدان النيابة وميدان القضاء ستحكم بما أنزل الله في تسعين في المائة من القضايا التي تعرض عليك ، وإذا كان قانون الجنايات قد اختلف مع الحدود في بعض الأمور فأقوى الناس على إصلاح هذا القانون وعلى تخفيف شره وتقليل خطره مسلم صالح ، وإذا تركنا هذا الميدان نجيىء بجهاز صهيوني يحكم النيابة والقضاء ؟! .

أى غفلة تجعل شاباً يضيع مستقبل الإسلام فى عالم القضاء بهذا الفكر ويقاوم به آراء الأئمة الذين يرشدون الأمة ويريدون للأمة أن تأخذ تمامها وكالها ؟!! . هل يجيىء محامون شيوعيون للدفاع عن هؤلاء الذين ألقى القبض عليهم لأنهم ينتسبون إلى جماعات تنتسب إلى الإسلام لماذا لا تترك هذه الأمة أمر الفقه لمن يحسنون الفقه ؟ .

لماذا يتحدث الرعاع فيما لا يحسنون ويصوبون للأمة الخطأ ويخطئون الصواب ؟ .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معادنا ، وأصلح لنا زيادة لنا فى كل خير ، وأصلح لنا آخرتنا التى فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قَلُوبِنَا غَلاَ لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمَرُ بَالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءً ذِي الْقَرْبَى وَيَنِي عَنَ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغِي يَعْظُكُمْ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]. الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلاة

### نَظْ رَاتُ فِي سُورَة " يُونُسُ

### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الجمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد :

فأول ما فكرت فيه وأنا ألقى نظرات مجملة على سورة يونس أن آخذ ظواهرها التي لا تحتاج إلى جهد وقلت: لقد تكلمت السورة عن الألوهية ، وعن الطبيعة البشرية ، وعن نبوة محمد عليه الصلاة والسلام .

فلألق مع إخواني المصلين معي نظرات في هذه السورة تُبينُ لنا كيف كان الحديث عن الألوهية ، ثم كيف كان الحديث عن نبوة محمد عليه الصلاة والسلام ، ثم كيف كان الحديث عن الطبيعة البشرية . فأما الحديث عن الألوهية فإن أول ما بدأ بدأ بوصف الله جل جلاله بأنه الخالق لما نرى وما لا نرى من هذا الكون الكبير: ﴿ إِنْ رَبُّكُمُ اللهُ الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش يدبر الأمر ما من شفيع إلا من بعد إذنه ذلكم الله ربكم فاعبدوه أفلا تذكرون ﴾ [ يونس : ٣ ] .

كلمة « العرش » كلمة لا يستطيع البشر أن يدركوا حقيقتها ، ولذلك فإن التوقف عندها من التكلف الذي نُهينا عنه ، لكن الانطباعات التي تستقر في النفس عندما نسمع الكلمة : أن الله جل شأنه نافذ الكلمة في مملكته الرحبة ، وأن سلطانه مُوطَّد في الأرض والسماء ، ما يجرؤ بشر ولا ملك أن يعترضه ولا أن يقف في طريقه ، وأن علمه شامل مستوعب تستوي فيه الأزمنة ، فأول يوم من بدء الخلق إلى آخر يوم من انتهائه مبسوط في كتاب يستوي العلم به وضوحاً وإشراقاً ، فليس هناك قُرب ولا بُعد فيما يتصل بالعلم الإلهي حتى لقد قال أحد المفسرين : إن يونس في بطن الحوت كمحمد عند سدرة المنتهى ، كلاهما في علم الله واضح ، ليس أحد أقرب من الآخر في ذلك العلم وإن كان أحدهما أعظم من الآخر مكانة وأعلى درجة وهو محمد عليه الصلاة والسلام !! .

فإذا قيل: « استوى على العرش » فالانطباع العام أنه الملك الذى استقر ملكه ، وتوطَّد سلطانه ، واستبحرت معرفته ، واستفاضت نعماؤه ، وأن أزِمَّة الأمور في هذا الملك من أعلاه إلى أدناه لا يُفلت أمر منها من الله عز وجل .

قال تعالى : ﴿ أَلَا إِلَى الله تصير الأمور ﴾ [ الشورى : ٥٣ ] . وقال تعالى : ﴿ وَإِلَيْهُ يُرْجُعُ الْأُمْرِ كُلَّهُ ﴾ [ هود : ١٢٣ ] . ثم بينت السورة أن المُلك يكون للأشياء وللأشخاص ..

يكون للأشياء في قوله تعالى : ﴿ أَلَا إِنْ لللهِ مَا فِي السموات والأرض أَلَا إِنْ وَعَدَ الله حَقَ وَلَكُنَ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [ يونس : ٥٥ ] . ويكون للأشخاص في قوله تعالى : ﴿ أَلَا إِنْ لِلَّهُ مَنْ فِي السَّمُواتُ ومَنْ فِي الأَرْضُ ﴾ [ يونس : ٦٦ ] .

ثم قارنت السورة بين الإله الحق وبين الأصفار والأوهام التي تعلق بها الأفّاكون ، قال تعالى : ﴿ قل من يرزقكم من السماء والأرض أمّن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ومن يدبر الأمر فسيقولون الله فقل أفلا تتقون \* فذلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق إلاالضلال فأنى تصرفون \* كذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون \* قل هل من شركائكم من يبدأ الخلق ثم يعيده قل الله يبدأ الخلق ثم يعيده فأنى تؤفكون \* قل هل من شركائكم من يبدي الله يبدأ الخلق ثم يعيده أمن شركائكم من يبدي الله يبدى فما لكم كيف تحكمون \* وما يتبع أكثرهم إلا ظنا إن الظن لا يغني من الحق شيئاً إن الله عليم بما يفعلون ﴾ [ يونس: ٣١ \_ الله عليم عن الحق شيئاً إن الله عليم بما يفعلون ﴾ [ يونس: ٣١ \_ ]

هذه الأسئلة أخذتُ أمضي في أهدافها وحقائقها ، قلت : لنعش في أرض الواقع ، كم بشراً من أبناء آدم يسكنون الأرض ؟ .

يقول آخر إحصاء : إنهم يبلغون أربعة آلاف مليون .. قلت : أربعة آلاف مليون غين !! . آلاف مليون غين !! .

العين جهاز مُعَقَّد التركيب ، كيف يلتقط الصور ؟ كيف يقع على المشاهد ثم يوصل بطريقةٍ ما هذه المشاهد إلى المخ فيكون طريقاً من طرق الإدراك للعقل البشري ؟!

السمع جهاز مركب فوق صُدُغ الإنسان يسمع الأصوات على موجات محددة ويوصلها أيضاً إلى المخ فيكون طريقاً من طرق الإدراك للعقل البشري!! .

هل الذي خلق السمع والبصر خلق هذه الأجهزة وتركها تعمل وحدها ؟ . لا إنها لحظة بعد أخرى تستمد قدرتها على العمل وطاقتها في الوظيفة من خالقها جلّ جلاله ، والأمر أشبه بالتيار الكهربائي الذي يوصل إليكم الآن الصوت ، فلو انقطع التيار انقطع الصوت ، والتيار الذي يصل يولد لحظة بعد أخرى !! إشعار البشر بأنهم يبصرون بفضل الله ويسمعون بنعمة الله أشارت إليه آية أخرى هي قول الله تعالى : ﴿ قل أرأيتم إن أخذ الله سمعكم وأبصاركم وختم على قلوبكم من إله غير الله يأتيكم به انظر كيف نصرف الآيات ثم هم يصدفون ﴾ [ الأنعام : ٤٦ ] .

في الواقع تَحَسُّسُ وسائل العظمة الإلهية ومعرفة مداها ممكنة بالعقل العادي لأن العقل العادي لن يعجزه أن يعرف كم آكلاً على ظهر الأرض انفتح فمه على رأس جهاز هضمي من نحو ثلاثين متراً يشتغل هذا الجهاز بالقضم والهضم وتحويل الجماد الذي يأكله من النباتات إلى عظم ولحم وشحم وعصب وبصر وسمع وطاقة وحياة !! .

ويمضي السؤال في حوار يغرس الإيمان ، ويمحق الإلحاد ، ويقصم ظهر الشرك ، ويقيم دعائم الاعتقاد الصحيح : ﴿ قُلَ هُلَ مَنَ شَرَكَائِكُم مَنَ يَبَدَأُ الحُلْقُ ثُم يَعِيدُه ﴾ .

عندما بدأ الله الخلق بدأه بكلمة «كن » فإذا كل شيء وفق مراده ، وفق تخطيطه ، وفق تدبيره ، وإذا كل شيء يعنو له ، يستمد منه ، يعبده ويتجه إليه طوعاً أو كرهاً ، إن عظام الكافر تسجد لربها لأنها ما تتاسك في كيانه إلا باسمه جلَّ جلاله .

ثم إن الله جلَّ جلاله لا يتعبه شيء ﴿ أُولَم يروا أَن الله الذي خلق السموات والأرض ولم يعي بخلقهن بقادر على أن يحيى الموتى بلى إنه على كل شيء قدير ﴾ [ الأحقاف : ٣٣ ] .

﴿ وَلَمْ يَعْمَى بَخْلَقَهُنَ ﴾ لم يشعر بإعياء ﴿ وَلَقَدَ خُلَقَنَا السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ وَمَا بِينَهُمَا فِي سَتَةً أَيَامُ وَمَا مُسْنَا مَنَ لَغُوبٍ ﴾ [ ق : ٣٨ ] . أي ما مسنا من تعب ، ومع ذلك فإن بعض أصحاب العقائد الأخرى

يقولون : إن الله تعب بعد الخلق واستراح في اليوم السابع(١) ، وكان من تقديس الراحة في اليوم السابع أن التوراة حكمت برجم من يعمل يوم السبت إلى أن يموت(٢) !! .

ويمضي السؤال : ﴿ قُلَ هُلَ مَن شَرَكَائُكُمْ مَن يَهِدِي إِلَى الْحُق قُلَ اللهُ عَهِدِي اللهِ الْحُق قُلَ الله يهدي للحق أفمن يهدي إلى الحق أحق أن يتبع أمَّن لا يَهِدِّى إلا أن يُهدى فما لكم كيف تحكمون ﴾ .

من الذي كشف الغطاء عن أعيننا ؟ .

من الذي رسم لنا الصراط المستقيم ؟ .

من الذي بعث لنا أنبياءه يعرفوننا ما ينبغي أن نعرف ؟ .

### ﴿ فما لكم كيف تحكمون ﴾ ؟ .

انظروا إلى القرآن وهو يهز العقل البشري ويطلب منه أن يخجل ويقول له : أما لديك من إحساس بأن التسوية بين الذكي والبليد لا تجوز ، بين العالم والجاهل لا تجوز ؟ فكيف تسوى الله بخلقه ؟ كيف تحكمون ؟ .

ثم يجيء الكلام عن النبوة في سورة يونس:

بدأ الكلام عن النبوة من الآية الأولى :

﴿ أَكَانَ لَلنَاسَ عَجِباً أَنَ أُوحِينا إِلَى رَجِلُمنهُمَ أَنَ أَنْذُرِ النَّاسُ وَبَشْرِ النَّاسُ وَبَشْرِ النَّاسُ وَبَشْرِ النَّاسُ وَبَشْرِ النَّاسُ وَبَشْرِ النَّاسُ وَالنَّاسُ وَالْمُوالُولُ النَّاسُ وَالنَّاسُ وَالْمُ النَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالْمُ النَّاسُ وَالنَّاسُ وَالْمُوالِمُ النَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّ

<sup>(</sup>١) في سفر التكوين — الإصحاح الثاني : ٥ وفرغ الله في اليوم السابع من عمله الذي عمل فاستراح في اليوم السابع من جميع عمله الذي عمل . وبارك الله اليوم السابع وقدسه لأنه فيه استراح من جميع عمله الذي عمل الله خالقاً ٥ .

 <sup>(</sup>٢) في سفر الخروج - الإصحاح الجادي والثلاثون : ٥ وأما اليوم السابع ففيه سَبْتُ عُطْلة مُقَدَّس
 للرب . كل من صنع عملاً في يوم السبت يُقتل قتلاً ٥ .

**مبين** ﴾ [ يونس : ٢ ] .

هل العجب أن يكون بشر من البشر مبلغاً عن الله ؟ .

عبيد الأصنام استنكروا أن يكون محمد نبياً ؟ .

وأهل الكتاب الذين قالوا عن أنبيائهم ما قالوا استنكروا أيضاً أن يكون محمد نبياً ؟ .

فمن النبي إذا لم يكن محمد نبياً ؟! .

إنه المثل الأعلى للنبوة التي تعتبر همزة وصل بين الأرض والسماء !! .

وكانت سورة يونس رقيقة سهلة عندما قالت للناس: ما العجب في أن يكون محمد نبياً وهو يتلو على الناس كلاماً لا ريب فيه ولا يتسلل إليه باطل ولا ترقى إليه ريبة ؟! .

إنكم تناقشونه وتريدون منه كلاماً آخر ، ما دخله هو في أن يأتي لكم بما تريدون من كلام ؟ .

﴿ وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقاءنا ائت بقرآن غير هذا أو بدله قل ما يكون لي أن أبدله من تلقاء نفسي إن أتبع إلا ما يوحى إلي إني أخاف إن عصيت ربي عذاب يوم عظيم ﴾ [ يونس : ١٥].

أنا أتلقى ولا أؤلف ، أنا أستمع ما يوحى إليَّ وأَبَلِغ ، ولست شاعراً أصوغ قصائد أو أديباً يكتب من دماغه ، ولكن الله هو الذي أقرأني فقرأت ، كنت أمياً وعشت بينكم زمناً ﴿ قل لو شاء الله ما تلوته عليكم ولا أدراكم به فقد لبثت فيكم عمراً من قبله أفلا تعقلون . فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً أو كذب بآياته إنه لا يفلح المجرمون ﴾ [ يونس : افترى على الله كذباً أو كذب بآياته إنه لا يفلح المجرمون ﴾ [ يونس : افترى على الله كذباً أو كذب بآياته إنه لا يفلح المجرمون ﴾ [ يونس :

ثم تقول له الآيات: تحمل إذا قاوموك، وامض في طريقك ولو اعترضوك، ولك فيمن مضى من الأنبياء أسوة فقد أتعبوا وانتصب المردة

من حملة الباطل كي يعوقوا سيرهم ويطفئوا نورهم وهيهات! .

يقول الله له في هذه السورة : ﴿ واتل عليهم نبأ نوح إذ قال لقومه يا قوم إن كان كبر عليكم مقامى وتذكيرى بآيات الله فعلى الله توكلت فأجمعوا أمركم وشركاءكم ثم لا يكن أمركم عليكم غمة ثم اقضوا إلي ولاتنظرون ﴿ فإن توليتم فما سألتكم من أجر إن أجري إلا على الله وأمرت أن أكون من المسلمين ﴾ [ يونس : ٧١ ، ٧٢].

كان نوح يدعو إلى الإسلام وهي دعوة محمد عليه الصلاة والسلام ولذلك يجيء في آخر السورة ليقول للناس: ﴿ قُلْ يَاأَيُهَا النَّاسِ إِنْ كُنتُمْ فِي شُكُ مَنْ دَيْنِي فَلَا أَعْبِدُ اللَّهِ الذِّينَ تَعْبِدُونَ مِنْ دُونَ اللهِ وَلَكُنْ أَعْبِدُ اللهِ الذِّي يَتُوفًا كُمْ وَأَمْرِتَ أَنْ أَكُونَ مِنْ المؤمنينَ ﴾ [ يونس: ١٠٤].

هكذا تعرض الرسالة الخاتمة نفسها على الناس ، ويستحيل أن يوجد في الدنيا ذو عقل وإنصاف يُمَكَّن من الاطلاع على رسالة محمد عليه الصلاة والسلام كاهي ثم لا يقتنع اقتناعاً يغوص في أعماق قلبه بأن محمداً حق !! .

ثم يجيء الكلام عن الطبيعة البشرية في سورة يونس: الناس لهم في حياتهم أطوار ، ولهم في دنياهم أحوال ، إن الصحة القوية والثروة الكبيرة والسلطة المطلقة قد تجعل الإنسان يطغى ويستبد ويعيش وفق الساعة التي تيسرت له وجعلته يأمر وينهى ويملك الإنفاق والإعطاء وإجابة الملذات وقضاء المآرب واللبانات ، ولكن الإنسان ينكشف له ضعفه ويشعر بذُله وعبوديته يوم يتجرد من أسباب قوته !! إنه لو كان ملكاً ذا جلالة أو لو كان رئيساً ذا سلطات مطلقة إنه يذله المرض ويقفه أمام ربه شاعراً بالفقر اليه ﴿ وإذا مس الإنسان الضر دعانا لجنبه أو قاعداً أو قائماً فلما كشفنا عنه ضره مر كأن لم يدعنا إلى ضر مسه كذلك زين للمسرفين ما كانوا يعملون ﴾ [ يونس: ١٢]

ثم يسمي القرآن الكريم هذا الأسلوب مكراً ، فيقول في وصف البشر أفراداً أو جماعات : ﴿ وإذا أذقنا الناس رحمة من بعد ضراء مستهم إذا

لهم مكر في آياتنا قل الله أسرع مكراً إن رسلنا يكتبون ما تمكرون ﴾ [ يونس : ٢١ ] .

إن الحفظة الكرام الكاتبين يحصون عليكم التناقضات التي تقع في حياتكم ، يحصون عليكم أنكم عند الشدة عرفتم ربكم ، وعند الرخاء نسيتم فضله ولم تشكروا نعمته ، ثم يوضح جل جلاله هذا المعنى فيقول :

﴿ هو الذي يسيركم في البر والبحر حتى إذا كنتم في الفلك وجرين بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عاصف وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدين لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين ، فلما أنجاهم إذا هم يبغون في الأرض بغير الحق يأيها الناس إنما بغيكم على أنفسكم متاع الحياة الدنيا ثم إلينا مرجعكم فننبئكم بما كنتم تعملون ﴾ [يونس: ٢٢ ، ٢٣].

أنتم بهذا المسلك لا تضرون ربكم فهو غني عن شكركم ، إنه لا يزيد بطاعتكم ولا ينقص بمعصيتكم ، إنكم تضرون أنفسكم ﴿ إنما بغيكم على أنفسكم ﴾!! .

ثم يضرب الله المثل: هذه الدنيا كل شيء ازدان فيها ، لقد بدأت غرساً محدوداً ، ثم أخذ العقل البشري يكدح ويصل وبتوفيق الله أمكن لناس كثيرين أن يعمروا الخراب وأن يجندوا قُوى الكون الهائلة لمصلحتهم ، وهذا لون من ألوان التكريم الإلهي ، لكن لهذا التكريم مقتضيات .. إن من التبجح أن تأكل وتشبع ثم لا تقول لمن أطعمك : شكراً لك ! .

إن من التبجح أن تفكر وتقدر ثم لا تقول لمن وهبك السمع والبصر والفؤاد : لك الحمد والمجد ! .

إن الحياة بدأت من الله وتنتهي إلى الله :

قال تعالى : ﴿ إنما مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازينت وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلاً أو نهاراً فجعلناها

حصيداً كأن لم تغن بالأمس كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرون ﴾ [يونس: ٢٤].

إن هذه الدنيا سَيُخَرَّبُ عمرانها : ويُقَوَّضُ بنيانها ، ويَحْتكم إلى الله كفرها وإيمانها ويومئذ ينقسم الناس قسمين : ﴿ ويوم تقوم الساعة يومئذ يخسر المبطلون ﴾ [ الجاثية : ٢٧ ] .

هذه السورة فيها حديث متشابك يمكن أن يجمع هذه النظرات في إطار التفسير الموضوعي الذي ألفناه ، ونستعين الله يوماً ثم نعرض لهذه السورة في صورة تجمع شتاتها وتبين أولها وآخرها .. لكن لمناسبة أن هذه السورة قالت : ﴿ أُمَّن يملك السمع والأبصار ﴾ هناك حديث قدسي عجز البُلهُ من الناس عن إدراك حقيقته ، يقول الحديث : « من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب ، وما تقرب إليَّ عبدي بشيء أحبَّ إليَّ مما افترضت عليه ، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت عليه ، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يبطش بها ، وإن سألني لأعطينه ، ولئن استعاذني ورجله التي يمشي بها ، وإن سألني لأعطينه ، ولئن استعاذني

معنى هذه الكلمات أن الإنسان عندما يؤمن إيماناً يستغرق حواسه ، ويملأ أقطار نفسه فإن فكره سيكون لله ، وإن نظره سيكون لله ، وإن حركته في الأرض ستكون لله ، وإن كدحه سيكون لله وكما قال الله على لسان نبيه عليه في إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين . لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ [ الأنعام : العالمين ، المسلمين الله وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين اله والنعام :

وليس معنى الحديث أن الله سبحانه وتعالى يتحول إلى يد أو رجل كما يفهم الأغبياء ، لا ، إن الحديث يريد أن يُفهِّمنا أن بعض الناس منذ أن يستيقظ في الصباح إلى أن يأوى إلى فراشه ربما كانت خطرات نفسه في منامه شيئاً يتصل بالدين وبالله وبالإيمان !! .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في الرقائق ـــ باب التواضع ٨ / ١٣١ .

وهذا النوع من الناس هو الذي يستحق الولاية ، وهو الذي يكون لله وليًا !! .

هذا المعنى نأخذه من سورة يونس من آيتين أعقبتْ إحداهما الأخرى ، قال تعالى : ﴿ وَمَا تَكُونَ فِي شَأَنَ وَمَا تَتُلُو مِنْهُ مِنْ قَرْآنَ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلُ إِلَّا كُنَا عَلَيْكُم شَهُوداً إِذْ تَفْيضُونَ فَيْهُ وَمَا يُعْزِبُ عَنْ رَبَّكُ مِنْ عَمَلُ إِلَّا فِي السَمَاء ولا أصغر مِن ذلك ولا أكبر إلا في مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين ﴾ [ يونس : ٦١ ] .

وبعد هذه الآية التي تجعل الإنسان صاحي الذهن نَيِّر القلب ، إذا شهد شيئاً على ظهر الأرض أحس أن الله يشهده أيضاً ويشهد ما يراه وهو معه في كل شيء !! من استصحب هذا المعنى وعاش به ارتقى إلى الدرجة التي وصفتها الآية التي بعد ذلك : ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴿ الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴿ هُم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله ذلك هو الفوز العظيم ﴾ [يونس : وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله ذلك هو الفوز العظيم ﴾ [يونس :

فولاية الله ليست كما فهم المسلمون في عصور الانحطاط هذه الجهالات أو الغباوات في بعض الأجساد القذرة التي لا يمكن أن ينظر إليها مؤمن نظرة احترام ، إنما ولاية الله عقل لمَّاح بصير بآفاق السماء وفجاج الأرض يرى عظمة الله في مشاهد الملكوت فتنعكس هذه المشاهد في نفسه استغراقاً وهداية وخضوعاً وتفانياً يجعل سمعه وبصره ويده ورجله وتفكيره وحركاته الظاهرة والباطنة لله !! .

سورة يونس سورة فيها خير كثير نرجو الله أن يعيننا على تفسيرها يوماً ما .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

# الخطبذالت أنيذ

الحمد لله ﴿ ... الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [ الشورى : ٢٥ ، ٢٦ ] .

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام النبيين وسيد المصلحين .

اللهم صلِّ وسلم وباركِ على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد:

أيها الإخوة: بوصفي إنساناً ممن يخدمون الدعوة الإسلامية أرى لزاماً علي أن أعرف ما يقوله الناس عن الإسلام ودعوته ، ثم أرى لزاماً علي أن أعرف ما يقوله المواطنون سواء كانوا على رأيي أو ضدي في الأحوال العصيبة التي نمر بها ، فلا شك أن الأمة الإسلامية تمر بفترة من أخطر الفترات في تاريخها لأن عدوها قرر — كما قلت في وضوح — أن ترتد عن دينها وأن تتنازل عن بلادها!! .

تابعت ما يقال بشأن بناء الإنسان العربي كما يقال في هذه الأيام ، ولمناسبة « ورقة العمل » التي تدرس هنا وهناك فقرأت في إحدى صحف اليوم كلاماً عن أن برامج التعليم يراد تغييرها ويُنظر فيتطويرها ، ولابد ونحن نعيد النظر في هذه البرامج أن نعرف ما الزاد الذي نقدمه لأبنائنا ليُنَمِّي كيانهم الأدبي ، وليُرشِّد وجهتهم في الحياة ..

وكان الكاتب منصفاً إذ قال : إن كل بيئة تمسكتُ بنوع معين من الزاد ، وقال : إن الروس قالوا : نحن نبني ثقافتنا على المادية الماركسية اللينينية ، وإن الغرب الأوربي له ثقافة ربى بها أجياله ، وإن الأمريكيين صنعوا لأنفسهم ثقافة معينة ، ثم انتهى الكلام إلى : ما هو الزاد العلمي للأمة العربية ؟ ما هو التوجيه الثقافي للأمة العربية ؟ ما هو التوجيه الثقافي للأمة العربية ؟ وكان الجواب : لا شيء !! .

وهذا صحيح !! هناك فراغ مخيف في عقول الطلاب في مراحل التعليم المختلفة الابتدائية والإعدادية والثانوية والجامعية !! .

ليست هناك عقيدة موجهة ، ليست هناك قيم ضابطة للأخلاق ، ليست هناك هذه المثل الرفيعة التي تعلم الناس أن يقفوا عند حدود معينة ، وقد شعرنا بوضوح أن الرجل قد يحرز أعلى الإجازات العلمية وأنه يكون حاد الذكاء إلى درجة العبقرية ولكنه فارغ الفؤاد من الإيمان مقطوع العلاقات برب العالمين !! وهنا يستغل ذكاءه العبقري في تكوين نفسه على حساب أمته ودينه .

اقترح الكاتب بعد ذلك اقتراحاً قال فيه : نريد تعليماً يعتمد على روح الإسلام !! .

كلام جميل لكنه أيضاً مريب، لأنه ما حدود كلمة : روح الإسلام ؟ .

هلَ من روح الإسلام أن نُميت الأركان مثلاً فلا نكلف الشباب بالصلاة ؟ . .

هل من روح الإسلام أن نبيح الحنا ؟ .

هل إذا قلنا: لابد من تغيير القانون الذي يبيح الخنا جاء إنسان وقال: ادعوا إلى روح الإسلام ؟ .

هل إذا قلنا لا بدمن وضع الصلاة كركن أساسي فى منهج المدرسة والجامعة جاء إنسان وقال : ادعوا إلى روح الإسلام ؟ .

أنا أريد أن لا نلعب بالكلمات ، إن دين الله لا يؤخذ عن أفواه الجاهلين والقاصرين . إن اليهود الملغ من تشبئهم بالشكل في دينهم أنهم وضعوا على رأس سكر تير الأم المتحدة الطاقية اليهودية واضطر الرجل أن يخلعها بعد أن مكثت على رأسه حيناً حتى لايقال: إنه أصبح يهودياً لكي يظهر بمظهر الحياد ولو تمثيلاً!! .

فإذا كان اليهود قد اعتبروا طاقية الصلاة شيئاً يتمسكون به فما معنى أن يجيء إنسان ليقول لنا : خذوا روح الإسلام ودعوا نصوص الإسلام ؟! .

إسلام بلا نصوص تضيع روحه ، إسلام بلا كتاب وسنة لا روح له بل لا عنوان له إنه أكذوبة ، ولذلك نريد أن نعود إلى ديننا موضوعاً وشكلاً ، حقيقة ومظهراً ، روحاً وجسماً ، فإن هذا التقسيم غير معروف في دين الله .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإَخُوانِنَا الَّذِينَ سَبِقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غُلاً لَلَذِينَ آمِنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلة

## الدِّين الإسْلَامِي وَجَاجَة الْإنسَانية إلَيْهِ

#### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فإن جميع النبوات قبل الرسالة الخاتمة كانت نبوات محلية محدودة الزمان والمكان ، تستغرق جزءاً من الزمن لا تتجاوزه وجزءاً من الوقت لا تتعداه ، يستوى في ذلك المرسلون كلهم بدءًا من نوح عليه السلام إلى عيسى عليه السلام .

يقول الله تعالى فى رسالة نوح: ﴿ إِنَا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قُومَهُ أَنْ أَنْذُرُ فَوَمَكُ مِنْ أَنْذُرُ مَبِينَ ﴾ قومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم ﴿ قال يَا قوم إِنَى لَكُمْ نَذَيْرُ مَبِينَ ﴾ [ نوح: ١، ٢، ٢] .

ويقول في رسالة عيسى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عَيْسَى ابْنَ مُرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِي رَسُولَ يَأْتِي رَسُولَ اللهِ إِلَيْكُم مُصَدَقاً لَمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَاةُ وَمَبْشَراً بَرْسُولَ يَأْتَى مِن بَعْدَى اسْمَهُ أَحَمَدُ فَلَمَا جَاءَهُم بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا هَذَا سُحَر مَبِينَ ﴾ من بعدى اسمه أحمد فلما جاءهم بالبينات قالوا هذا سحر مبين ﴾ [ الصف : ٦ ] .

ُ وفي إنجيل مَتَّى: «لم أُرْسَل إلا إلى خراف بيت إسرائيل الضالة » (١).

<sup>(</sup>١) إنجيل مَتَّى الإصحاح الخامس عشر .

أما الرسالة الخاتمة فجاءت على غير ذلك ، خالفت جميع الرسالات السابقة من ناحية الأبعاد الثلاثة : طولًا وعرضاً وعمقاً ..

طولًا : استغرقت الزمن كله إلى قيام الساعة .

عرضاً: استغرقت البشر جميعاً في المعمور من أرض الله .

عمقاً: تناولت ما يحتاج إليه البشر من عقائد وعبادات ومعاملات وأخلاق ، ووضعت القواعد العامة والمبادىء المنيرة التى توجه الناس إلى ما يضمن لهم الصالح فى معاشهم ومعادهم على سواء .

وبذلك أصبحت هذه الرسالة لا معقب عليها ، وأصبح نبيها عليه الصلاة والسلام مسك الختام ، فلا وحى بعد ذلك ، ولن يجيىء من عند الله هدى جديد يحمله بشر آخر .. كأن الناس قبل محمد عليه الصلاة والسلام يشبهون الغلام الذى يعيش مع أبيه فهو يأخذ بيده ويمضى به فى الطرق حتى إذا بدأ الغلام يكبر قال له أبوه : لست باستمرار معك ادرس هذه الخريطة فإن لك عقلا تستطيع أن تعيش به وأن تتعرف به الطرق وأن تعرى به المزالق التى تُتلفك والمصالح التى تُجديك ، خذ هذه الخريطة وامض بها !! كذلك صنع الله للعالم مع النبي الخاتم عيالية ، كان جل جلاله يستطيع أن يبعث في كل قرية مرسلا ، وماذا يكلفه هذا ؟ لا يكلفه شيئاً : ﴿ ولو شئنا لبعثنا في كل قرية نديراً ﴾ [ الفرقان : ٥١ ] لكنه جلّ جلاله في يشأ واكتفى بأن أرسل النبي الذي رسم الخريطة للعالم بعد ما كبر وقال له : هذا الوحى بيدك مصباح يلقى بضوئه على الطريق فتنتفع به وتعرف كيف تضع قدمك في حاضرك ومستقبلك .

وهكذا من أربعة عشر قرناً إلى الآن لم يجيء كتاب ولن يجيىء كتاب ، ولم يبعث نبى ، ولن يبعث نبى ، اكتفت الحكمة العليا بهذا القرآن الكريم مع النبى الخاتم علياً .

ولما كان الإسلام دين الإنسانية منذ بدأت ــ بمعنى أن العقائد الركينة فيه هى ما بعث به المرسلون السابقون ــ فإن الإسلام بوصفه الجديد يعتبر دين السموات والأرض ، دين الأزل والأبد ، وليس وراء ذلك شيء له قيمة: فذلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق إلا الضلال فأنى التصرفون ﴾ [يونس: ٣٢].

ولأن هذا الدين ساوى الإنسانية كلها فهو كون آخر يضارع ويساوى الملكوت الكبير الذى تعيش الدنيا تحت سمائه وفوق أرضه، ولذلك جاءت ثلاثة أقسام في القرآن الكريم، كل قسم يوجه النظر إلى عظمة هذا القرآن تنبيهاً إلى عظمة النبي الذى بلَّغه وإلى ضخامة الرسالة التي ورَّثنا إياها.

قال تعالى : ﴿ فلا أقسم بمواقع النجوم \* وإنه لقسم لو تعلمون \* عظيم \* إنه لقرآن كريم \* في كتاب مكنون \* لا يمسه إلا المطهرون \* تنزيل من رب العالمين ﴾ [ الواقعة : ٧٥ – ٨٠ ] .

مواقع النجوم : محطاتها في مدارات الفلك الواسع .

والوحدة التى يقيس بها علماء الفلك سير الكواكب فى هذا الكون الضخم وحدة مذهلة ، فإن السنة الضوئية تعنى المسافة التى يسيرها الضوء فى سنة ، والضوء يقطع فى الثانية ( ١٨٦ ألف ميل ) أو ( ٣٠٠ ألف كيلو متر ) (١) .

ولذلك كان الكلام للعرب الأميين: ﴿ وإنه لقسم لو تعلمون عظيم ﴾ وكيف يعلمون وهم يومئذ لا يعرفون المراصد ولا يعرفون الأبعاد الشاسعة التي تنتقل فيها الكواكب ولكن وُجِّه نظرهم إلى أن هذه الكواكب ومن فيها من أملاك وهذه الأرض وما عليها من جن وإنس يجب أن يَعْنُو للله وجهه وأن ينحني له صلبه وأن يخضع لأمر ربه وأن يستكين لحكمه وأن ينفذ تعليماته: ﴿ أفغير دين الله يبغون وله أسلم من فى السموات والأرض طوعاً وكرهاً وإليه يرجعون ﴾ [آل عمران: السموات والأرض طوعاً وكرهاً وإليه يرجعون ﴾ [آل عمران:

<sup>(</sup>١) أى أنه يقطع فى الدقيقة ( ١١ مليون و ١٦٠ ألف ميل) وفى السنة الواحدة من سنيننا يقطع ( ستة ملايين مليون ميل أو ستة آلاف مليار ميل تقريباً ) وهذه المسافة هي التي اصطلحوا على تسميتها ( السنة الضوئية ) ليعبروا بها عن أبعاد السماء الهائلة ، فمتى قيل لنا إن نجماً يبعد عنا سنة صوئية فهمنا أنه يبعد عنا ستة ملايين مليون ميل!! .

القَسَمُ الثانى : قسم بالمرئى وغير المرئى ، بالمبصرات وما يعجز البصر العادى عن إدراكه : ﴿ فلا أقسم بما تبصرون ﴿ ومالا تبصرون ﴿ والله بقول لقول رسول كريم ﴿ وما هو بقول شاعر قليلًا ما تؤمنون ﴿ ولا بقول كاهن قليلًا ما تذكرون ﴿ تنزيل من رب العالمين ﴾ [ القلم : ٣٨ \_ 2٣ ] .

والقسم الثالث: قسم بالكواكب وهى تذهب وتجيىء فى الفلك الرحب: ﴿ فلا أقسم بالخنس \* الجوار الكنس \* والليل إذا عسعس \* والصبح إذا تنفس \* إنه لقول رسول كريم \* ذى قوة عند ذى العرش مكين \* مطاع ثم أمين \* وما صاحبكم بمجنون ﴾ [ التكوير: ١٥ \_ ٢٢ ] .

سمى الله ذهابها وعودتها انخناساً وكنساً .. تنخنس : تعود . تكنس : تدخل فى فلكها الذى تدور فيه .

عسعس : رقُّ ظلامه وبدأ يختفي .

هذه الأقسام في القرآن الكريم تعطى لمحة عن عظمة هذا الكتاب، لكن لكى تنكشف الحقائق في هذه اللمحة ينبغى أن نقول: إنه ما دامت الرسالة الحاتمة أيّدت بهذا الكتاب المعجز فلا بد أن يكون هذا الكتاب ممتداً \_ كما قلت \_ مع الأعصار المختلفة، ومعنى هذا: أن المعجزات القديمة الحسية كان ينتفع بها من رأوها، فالذين رأوا عصا موسى تتحول إلى ثعبان واضح وتلتقط ألاعيب السحرة يمكنهم أن يؤمنوا بل يجب أن يؤمنوا لأنهم رأوا بأعينهم كيف تلتقط العصا ألاعيب السحرة، أو كيف تضرب الحجر فينجس منه الماء،أو كيف تضرب البحر فيتحول إلى شاطئين بينهما طريق فينبجس منه الماء،أو كيف تضرب البحر فيتحول إلى شاطئين بينهما طريق يبس، إلى آخر ما زود الله به موسى أو ما زود به الأنبياء الآخرين.

طبيعة هذه المعجزات أنها تبعث الإيمان فى قلب من شاهدها ، لكن المعجزة الجديدة مكلفة بأن تبعث الإيمان فى قلوب الناس إلى قيام الساعة ، ومن هنا كان القرآن الكريم قديراً على محق الباطل ودمغه وعلى إعلاء الحق وإبرازه ، كان القرآن الكريم قديراً على حث العقل البشرى كى يؤدى

وظیفته ویُعمل فکره فی استبانه هذه الحقائق التی تُعرض: ﴿ قُلَ مِن رَبِ السّمُواتِ وَالأَرْضِ قُلَ الله قُلَ أَفَاتَخَذَتُم مِن دُونِه أُولِياء لا يُملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضراً قل هل يستوى الأعمى والبصير أم هل تستوى الظلمات والنور أم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم قل الله خالق كل شيء وهو الواحد القهار ﴾ [الرعد: ١٦].

هذه آية نزلت من أربعة عشر قرناً ، لكنها تخاطب العقل الإنسانى فى هذا القرن : أين الآلهة التى رزقت مع الله ؟ أين الآلهة التى رزقت مع الله ؟ أين هى ؟ لا وجود لها : ﴿ الله خالق كل شيء ﴾ .

عندما اقترح الكفار قديماً معجزات لكى يؤمنوا قيل لهم: لن تجابوا: ﴿ وَقَالُوا لَن نَوْمَن لَكَ حَتَى تَفْجُر لَنا مِن الأَرْضِ يَنبُوعاً ﴿ أُو تَكُونَ لَكُ جَنّة مِن نَخِيلُ وَعَنب فَتَفْجُر الأَنهَارِ خَلالهَا تَفْجِيراً ﴿ أُو تَسْقُطُ السّماء كَا زَعْمَت عَلَيْنا كَسْفاً أُو تَأْتَى بِاللهِ وَالمَلائكة قبيلًا ﴿ أُو يكون لك بيت مِن زخرف أُو ترقى في السّماء ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتاباً نقرؤه زخرف أو ترقى في السّماء ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتاباً نقرؤه قل سبحان ربى هل كنت إلا بشراً رسولًا ﴾ [ الإسراء: ٩٠ – ٩٣ ] .

لماذا ينتظر البشر على ظهر الأرض أن تنزل ملائكة من السماء لتشق لهم قناة أو تُجرى لهم نهراً ؟ وما عملهم إذن على ظهر الأرض ؟ وهل زودهم الله بالعقل والمواهب وكرمهم على سائر الخلق إلا ليفجروا طاقتهم البشرية في صنع هذه القنوات وفي غرس هذه الحدائق وفي استنبات التربة حتى تُخرج البساتين وتُخرج الزروع والثمار ؟ .

هذا الدین جاء \_ کما قلت \_ لیقول للبشر : لستم فی وصایة أحد ، ما تحتاجون \_ کما يحتاج الصبى \_ إلى ولى أمر یأخذ بیده و هو يمشى به فی الشوارع والمیادین ، كبِرتُم ، سیروا و حدكم ، استغلوا عقلكم ، قدروا فكركم .

هذا هو الذي صنعه الإسلام في معجزته الأخيرة ، ولذلك يقول النبي عليه الله الله عنه الله الفرق بين معجزته ومعجزات من قبله ـ : « ما من الأنبياء من نبى إلا قد أعطى من الآيات ما مثله آمن عليه البشر ، وإنما

كان الذَّى أُوتيت وحياً أُوحى الله إلىّ فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة » (١) .

يقول الفيلسوف المسلم ابن رشد : إن الفارق بين المعجزة الجديدة والمعجزات القديمة أن هذه من جنس القضية التي جاءت للاستدلال عليها ، أما غيرها فلا صلة له بالقضية وموضوعها .

وضرب ابن رشد لذلك مثلًا: أرأيت إذا جاءك طبيب يقول لك: أنا طبيب. تقول له: ما الدليل على طبك ؟ يقول لك: الدليل أنى أمشى على الماء. فلو مشى على الماء فأنت مضطر لأن تصدقه، ولكن ما صلة الماء بالطب ؟ لاصلة .. لكن عندما يقول لك الطبيب أنا طبيب تقول له: ما الدليل على طبك ؟ يقول لك: المرض العضال أشفيه، هات ما عندك من مرضى أعجزوا الأطباء فتجىء له بالمرضى الذين حيروا الأطباء فيداويهم ويشفيهم ويردهم معافين سالمين يمشون على الأرض آمنين مطمئنين!!.

هذا دليل من جنس الدعوى ، هذا دليل من نفس القضية ، ولذلك كان القرآن دليلًا على صدق صاحبه ، دليلًا من نفس الدعوى . ما هو الدين ؟ أليس إحياء للقلوب ، أليس إنارة للفكر ؟ أليس هداية للسلوك ؟ أليس شفاء من العلل النفسية ؟ فقد فعل محمد على ذلك كله بكتابه ، ولذلك كان هذا الدين ديناً باقياً إلى قيام الساعة ، لو أن إنساناً آخر بُعث من السماء \_ فرضاً \_ فإنه لن يقول إلا ما قاله القرآن من أن الله واحد ، وأن الطريق إليه هو القلب السليم والعمل الصالح ، وأن هداية الناس ما تكون إلا بيقظة ضمائرهم وصلاح عقولهم .

ربما تساءل البعض: إن هذا الدين \_ فعلًا \_ أدى دوراً عظيماً في

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى فضائل القرآن ـ باب كيف كان نزول الوحى ٢٢٤/٦ ومسلم فى الإيمان ـ
 باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد عليه إلى جميع الناس ونسخ الملل بملته ٩٢/١ .

خدمة الإنسانية وارتقى بَها ارتقاء لا يمكن إنكاره ، ولكن هل ظل العالم يحتاج إلى الإسلام ؟ .

نقول: ما يزال العالم محتاجاً إلى القلم الأحمر الذى أمسك به الإسلام ليشطب هذه الخرافات التي استولت على عقول شتى وليقول: ﴿ قُلْ هُو الله أحد \* الله الصمد \* لم يلد ولم يولد \* ولم يكن له كفواً أحد ﴾ [ الإخلاص: ١ – ٤].

ليكن المسلمون فى أيام عجاف ، ولكن العالم فى شرقه وفى غربه لا يزال أفقر ما يكون إلى الإسلام رسالة تصلح له أوضاعه السياسية والاقتصادية وأوضاعه الخلقية والاجتماعية .

# الخطبذالت أنيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام النبيين وسيد المصلحين.

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد :

عباد الله : أوصيكم ونفسى بتقوى الله، ثم قدروا الدين الذي شرفكم الله به ، قدروا النبوة التي حملتم رسالتها وآلت إليكم موازينها .

إن المسلمين فقراء في ميادين شتى ، لعل أولها ميدان المعرفة ، ميدان التطبيق العلمي ، ميدان الحضارة الصناعية ، أو لعلهم قبل ذلك قد خانوا دينهم في مجالات شتى .

أنا لا أستطيع لو أن ملكاً مصاباً بجرب أو مصاباً بحمى خبيثة لا أستطيع أن أحمد له ملكه وهو مصاب بالحمى أو مصاب بالجرب ، لابد أن يصح أولًا قبل أن أحترم جلده وأعترف له بعافيته . ربما كان ناس كثيرون في هذه الدنيا على درجات ملحوظة من الحضارة أو القدرة العلمية والصناعية ، ولكنهم ما داموا يجهلون الله أو يجحدونه فهم كالحيوان أو أضل سبيلًا ، لكن إذا حقرنا ما وصلوا إليه من مستويات علمية فما أستطيع أن أحترم ما وصلنا إليه من منحدرات فكرية وصناعية ، لأننا تُحناديننالأننا لم نحسن العمل به .

إن القرن الخامس عشر الهجرى يجيىء وبين المسلمين خلافات كثيرة تدل على أن ضمائرهم نائمة وشهواتهم يقظى تدل على أن الخرافات تغدو وتروح فى بلادهم وأن الحقائق مستغربة أو مستنكرة فى أوهامهم .

إن الأمة الإسلامية في مجالات سياسية واجتماعية واقتصادية تحترف التسول أو الصعلكة ولا تحسن الأخذ من ينابيعها ولا تحسن إدراك ما لديها من نفائس !! .

لذلك يجيىء هذا القرن وأنا حذر أشفق على مستقبل أمتنا ، لا أزال أهيب بكل ذى ضمير أن يفكر فإن العداوات العالمية والعداوات المحلية في كثير من الأقطار الإسلامية مخوفة ، فإن كنا سنمضى على أحوالنا هذه فإن المصير مخوف والعاقبة قلقة ، أما إذا استيقظنا وتشبثنا بمواريثنا وعرفنا عظمة الكتاب الذى آل إلينا وشرف النسب للنبى العربى المحمد الذى كرمنا الله به فإننا نبدأ طريقنا صاعدين ونضع أقدامنا على أول السُّلم لكى نرتفع مرة أخرى .

اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر »(١) .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبِنَا عَلَا لَلْذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمُرُ بَالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَيِ الْقَرَبِي وَيَنْهِي عَنَّ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغِي يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [ النحل: ٩٠] . الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم العلكم تذكرون الله النحل المسلاة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في الذكر باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨١/٨ .

## نَظ رَاتٌ فِي سُورَة "الحَكِجُ"

### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية ١٩٨١ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فنستعين الله تعالى ونُلقي نظرة باحثة متدبرة على سورة الحج .

وقبل أن نتحدث عن سورة الحج نذكر أن سوراً كثيرة في القرآن الكريم يكون عنوانها مرتبطاً بشيء محدود فيها ، فمثلاً سورة المائدة سورة تستغرق بضع عشرة صفحة من القرآن الكريم ، ومع ذلك فإن كلمة

المائدة إنما تشير إلى قضية أخذت بضعة سطور ، أما السورة كلها فهي في العقود المبرمة بين العباد وربهم وبين الناس بعضهم والبعض الآخر ، وضرورة قيام الناس باحترام هذه العقود والوفاء بحقوقها .

وسورة الحج من هذا النحو، جزء منها في الحج لا نشير إليه الآن لأن للحج مناسبة كبيرة يطول الحديث فيها عن هذه الفريضة ، أما الآن فنظرتنا إلى المعاني والقضايا والأحكام التي تتضمنها هذه السورة المباركة ، بدأت السورة فحدَّثت الناس عن الحكمة الأولى من وجودهم :

إنا نحن البشر تُحلِقْنَا لنعبد ربنا ، تُحلِقْنَا لنعيش أتقياء بررة لا أشقياء فجرة ، ويجب أن يعتبر الناس هذه الحياة مهاداً ليوم يجيىء بعد ذلك يحاسب الناس فيه على كدحهم الطويل إبَّان عيشتهم على ظهر الأرض .

هذا المعنى ــ معنى التقوى وأن تكون لنا ضمائر ترقب الله وهي تعمل في هذه الحياة ــ هو ما بدأت به سورة الحج :

﴿ يَاأَيُهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبِكُمُ إِنْ زَلْوَلَةُ السَّاعَةُ شَيْءَ عَظِيمٍ \* يَوْمُ تَرُونُهَا تَدُهُلُ كُلُ مُرضِعةً عَمَا أَرضَعت وتضع كُلُ ذَاتُ حَمَلُ حَمْلُهَا وَتَرَى النَّاسُ سَكَارَى وَمَا هُمُ بِسَكَارَى وَلَكُنْ عَذَابُ الله شديد ﴾ [ الحج : ١ ، ٢ ] فتقوى الله تعني وجود قلب خاشع بين حنايا الصدر يرقب رب العالمين فيما يفعل ، ويترك ، فيما يقدم ويؤخر .. والناس أمام هذا المعنى فرق كثيرة :

بعضهم آمن بالله وصدّق بلقائه ، والحديث عن لقاء الله يكثر في القرآن الكريم ، والسبب أننا سكْرَى بخمرة الحياة ، نحن نعيش لدنيانا ، تغلبنا غرائزنا فما نفكر إلا في يومنا الحاضر ، فنحن محتاجون إلى تذكير مُلِحٌ باللقاء الأخير وباعتبار هذه الدنيا تمهيداً لما بعدها .

وقد ساق القرآن الكريم ــ أول ما ساق ــ ما يمنع الريبة : ما الذى يجعلك لا تصدق بلقاء الله ؟ .

ما الذي يجعلك ترتاب في البعث ؟ .

إن كثيراً من الناس يَشُكون في أن هناك حياة آخرة !! ما السبب ؟ السبب أنهم غافلون ، فإن الوعد بالبعث يمكن أن يُسْتبعد من عاجز كما أنك ترفض أن تصدق شخصاً مُفْلِساً يقول لك : سأعطيك ألف جنيه !! .

من أين له ؟ إنه مفلس ، فكيف تصدقه ؟ .

لكن عندما يقول لك من يشتغل كل لحظة بالإيجاد : سوف أوجدك مرة أخرى ! فكيف تكذبه ؟ .

نحن الآن ونحن نتكلم تكون أرحام الأمهات قد دفعت بعشرات من الأطفال بنين وبنات في القارات الحمس!! .

من الذي أنشأ هذه الأطفال في بطون الأمهات ؟! .

البشر يأكل لقمة خبر مع قطعة جبن أو مع أي أدْم من الإدام فمن الذى يحول هذا الطعام إلى حيوانات منوية في الرجل وبويضات في الأنثى ؟! .

من الذي يجعل هذه الأصول تتمثل فيها خصائص الجنس الأدبية والمادية وتكتسب المَوْرُوثات العادية وغير العادية في الآباء والأمهات ؟! .

صانع هذا ـــ بداهة ـــ واحد أحد فرد صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن " له كفواً أحد !!.

فإذا قال لك: سأعيدك مرة أخرى فلم تستغرب ؟ إنه من الآن يوجِد من عدم ، ولِذلك يقول للناس: ﴿ أُولَمْ يَرُوا كَيْفَ يَبَدِيءَ الله الحلق ثُم يعيده إن ذلك على الله يسير \* قل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الحلق ثم الله ينشيء النشأة الآخرة إن الله على كل شيء قدير ﴾ العنكبوت: ١٩، ٢٠،

وهذا ما ركزت عليه سورة الحج وهي تبني الأمة المؤمنة(١) :

 <sup>(</sup>١) بناء الأمة المؤمنة هو المحور الذي دارت عليه السورة كما سيجيء في ثنايا حديث شيخنا بارك الله
 فيه .

﴿ ياأيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة لنبين لكم ونقر في الأرحام مانشاء إلى أجل مسمى ثم نخرجكم طفلاً ثم لتبلغوا أشدكم ومنكم من يتوفى ومنكم من يرد إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج ﴾ [ الحج : ٥ ] .

الحقيقة أن هناك دورة في هذه الحياة عندما يتأمل فيها أهل العقل وأولوا الألباب لا بد وأن يحسوا بأن مِنْ وراء هذه الدورة حُكم الحكيم ولُطف اللطيف وخبرة الحبير سبحانه وتعالى لأن الناس تأكل الأطعمة والحبوب واللحوم والموالح والفواكه وشتى الأصناف التي تزحم المِعَد ثم تُلفِظ هذا كُلَّه على نحو معروف، ثم يتحول هذا كُلَّه مرة أخرى إلى فواكه ناضجة وإلى حبِّ الحصيد ، وإلى ألوان وطعوم حلوة ، وإلى غير ذلك مما يَسْحر العين ويَبْهر القلب !!

من صنع هذا ؟! .

يجب على الإنسان إذا قيل له : إن البعث حق أن يقيس الغائب على الحاضر وأن يعرف أن هذا أمر سهل ، والأدلة مبعثرة في آفاق السموات والأرض :

﴿ ذلك بأن الله هو الحق وأنه يحيي الموتى وأنه على كل شيء قدير ﴿ وَأَنَّ اللهِ عَلَى كُلُ شَيْءَ قَدَيْرِ ﴿ وَأَنْ اللهِ يَبْعَثُ مِنْ فِي الْقَبُورِ ﴾ [ الحج : وأن الله يبعث من في القبور ﴾ [ الحج : ٢ ، ٧ ] .

وسورة الحج \_ بعدما بينت كيف تُبنى الأمة الراشدة على هذه القاعدة \_ بينتْ أن هناك فرقاً أخرى ترفض هذا الكلام وتأباه:

﴿ إِنَّ الذَّيْنَ آمَنُوا وَالذَّيْنَ هَادُوا وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْجُوسُ وَالذَّيْنَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللهِ يَفْصُلَ بِينِهُمْ يُومُ القيامَةُ إِنَّ اللهِ عَلَى كُلِّ شِيء شهيد ﴾ « الحج : ١٧ ] . الذين آمنوا: هم المسلمون، والملل الأخرى ملل ضالة بعيدة عن الحق، وقد أعطى هذا الإجمال فكرة عن اليوم الآخر وأن رب العالمين سيفصل بين هؤلاء جميعاً، حتى يجيء بعيسى ابن مريم ويقوله له:

﴿ أَنْتَ قَلْتَ لَلْنَاسُ اتَخْذُونِي وَأُمِيَ إِلَهْيَنَ مَنْ دُونَ اللهِ ﴾ [ المائدة : 117 ] كل إنسان سيحاسب : ﴿ ليسأل الصادقين عن صدقهم وأعد للكافرين عذاباً أَلِيماً ﴾ [ الأحزاب : ٨ ] .

هذا الإجمال هنا فصلته السورة أكثر في أماكن متعددة :

﴿ وَمَنَ النَّاسُ مَنَ يَجَادُلُ فِي اللهُ بَغَيْرُ عَلَمَ وَيَتَبَعَ كُلُّ شَيْطَانُ مَرِيدُ ﴾ [ الحج : ٣ ] .

﴿ وَمَنَ النَّاسُ مَنَ يَجَادُلُ فَى الله بغيرَ عَلَمَ وَلَا هَدَى وَلَا كَتَابُ مَنِيرَ ۚ ثَانَى عَطْفُهُ لِيضُلُ عَنْ سَبِيلُ الله لَه فَى الدّنيا خزى ونذيقه يوم القيامة عذاب الحريق ﴿ ذلك بما قدمت يداك وأن الله ليس بظلام للعبيد ﴾ [ الحج: ٨ ـ ١٠] .

ثاني عطفه: أى لاوى عنقه لأن الإنسان عندما يرفض الشيء يلتوي ويتركه استكباراً(١) .

قال العلماء: إن أسباب المعرفة في هذه الآية:

هناك عقل واضح تنشأ عنه معلومات صحيحة .

وهناك وحي صادق ينشأ عنه علم صحيح بتوقيف من السماء . وهناك مَنْ يتْبع أهل الفكر الناضج ، ومن يتْبع أهل الوحي الصادق .

وهناك مَنْ لا يتْبع عقلاً راشداً ولا وحياً صادقاً بل يتبع هواه .

<sup>(</sup>١) وهذا كقوله تعالى ﴿ وفى موسى إذ أرسلناه إلى فرعون بسلطان مبين فتولى بركنه وقال ساحر أو مجنون ﴾ و الذاريات : ٣٩ ، ٣٩ ، وكقوله تعالى : ﴿ وإذا قيل لهم تعالوا يستغفر لكم رسول الله لووا رعوسهم ورأيتهم يصدون وهم مستكبرون ﴾ و المنافقون : ٥ ، وقال لقمان لابنه : ﴿ ولا تصعر خدك للناس ﴾ و لقمان : ١٨ ، .

﴿ وَمَنَ النَّاسِ مَنَ يَجَادُلُ فِي اللهِ بَغَيْرِ عَلَمَ وَلَا هَدَئُ وَلَا كَتَابِ مَنْيَرٍ ﴾ .

هذا النوع من الناس الذي لا يتبع صريح المعقول ولا صحيح المنقول هو أغلب الملحدين!! .

إن نصف العلم يقود إلى الكفر ، أما العلم كله فيقود إلى الإيمان ، هناك هناك أنصاف متعلمين ، أو أنصاف قارئين ، أو أنصاف مثقفين ، هناك شخص قرأ بعض الكتب أو اطلع على بعض الفلسفات ولكن كما قال الشاعر(١) :

فقل لمن يَدَّعي في العلم فلسفة حفظت شيئاً وغابتُ عنك أشياءُ هناك ناس ــ فعلاً ــ رأيتهم يَدَّعون المادية أو يَدَّعون العقلانية أو يَدَّعون الماركسية فإذا حاورتُهم ونَبَشْتُ عقلهم وقدَّرت مسافة العمق فيه لم أجد إلا غروراً بالجهل وضحالة في البحث وجنوناً في استخلاص النتائج!!

هذا نوع من الكفار تحدثت عنه سورة الحج .

هناك نوع آخر تحدثت عنه السورة وهو النوع الذي يعيش لبطنه أو يعيش يربط النتائج بالمكاسب فهو ممكن أن يبقى على الإسلام إذا وجدربحاً عاجلاً أو كسباً سريعاً ، وكان بعض الأعراب يعتنق الإسلام فإذا خلَّفت امرأته ذكراً أو أنتجتْ إبله كثيراً وأخصبتْ أرضه قال : هذا دين طيب ، فإذا وجد أن الأمور تغلبت عليه فخلفت امرأته بنتاً أو لم تنتج أرضه خيراً كثيراً قال : هذا دين لا خير فيه !!(٢) .

<sup>(</sup>١) الشاعر هو : أبو نواس والبيت في ديوانه : ٧ .

 <sup>(</sup>٢) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : «ومن الناس من يعبد الله على حرف » قال : كان الرجل يَقْدُم المدينة فإن ولدت امرأته غلاماً ونُتِجَتْ خَيْلُهُ قال : هذا دين صالح . وإن لم تلد امرأته ولم تُنْتَجُ خَيْلُهُ قال : هذا دينُ سُوءِ « البخاري ـــ تفسير سورة الحج ٦ / ١٢٣ » .

هؤلاء هم الذين تناولتهم الآية الكريمة في سورة الحج ﴿ وَمَنَ النَّاسُ مَنَ يَعْبِدُ اللَّهُ عَلَى حَرْفُ فَإِنْ أَصَابِهُ خَيْرِ اطْمَأْنُ بِهُ وَإِنْ أَصَابِتُهُ فَتَنَةَ انقلبُ عَلَى عَلَى حَرِفُ فَإِنْ أَصَابِهُ خَيْرِ اطْمَأْنُ بِهُ وَإِنْ أَصَابِتُهُ فَتَنَةَ انقلبُ عَلَى وَجِهِهُ خَسْرُ الدُّنيا وَالآخرة ذلك هو الحسران المبين ﴾ [ الحج : ١١ ] .

على حرف: أي على طرف، ليس متمكناً، أو على وجه واحد في الحياة، والحياة حلو ومر ويسر وعسر، والله عز وجل يختبر حتى حب أحب العباد إليه بالشدائد لا لأنه يكرهه بل لأنه يعزه، أترى سيدنا موسى عليه السلام الذي يقول الله فيه: ﴿ وألقيت عليك محبة منه يُرْمى في البحر عيني ﴾ [طه: ٣٩] هذا الذي ألقى الله عليه محبة منه يُرْمى في البحر وهو طفل وتحرم أمه من رؤيته وتُكلف بهذا الاختبار المروع لقلب أم!! لكن هكذا الحياة أساسها الاختبار، وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ فأما لانسان إذا ما ابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول ربي أكرمن ﴿ وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربي أهانن ﴿ كلا بل لا تكرمون اليتيم ﴾ الفجر: ١٥ – ١٧].

كلا: ليس الأمر كذلك ، هذا كله خطأ ، هذا تفكير حائر بائر لا قيمة له ، فلا كثرة المال تدل على التكريم ولا قلة المال تدل على الإهانة ، وإنما التكريم والهوان لهما معان أخرى ، يكرمك الله عندما يتصدق عليك بذكره ، وعندما يمنحك السداد تُقوِّي حبلك به وتُحسِنُ علاقتك معه ، وأما الهوان \_ نسأل الله العافية \_ فهو أن يصاب الإنسان في دينه ، يصاب بقسوة القلب أو جمود العين أو اقتراف الخطأ دون مبالاة ، هذا هو الهوان في ومن يهن الله فما له من مكرم إن الله يفعل ما يشاء ﴾ [ الحج : ﴿ وَمَن يَهِنَ الله فَمَا لَهُ مَن مُكْرِم إن الله يفعل ما يشاء ﴾ [ الحج :

هذه نماذج من خلق الله كما رسمتها الصفحتان الأوليان من سورة الحج ، لكن نعود إلى تكوين الأمة المؤمنة ..

هل ستعيش الأمة المؤمنة في مواجهة الفرق الأخرى في سلام ؟ . هل سيلقاها الضالون من كل فج بالتحية والابتسام ؟ . لا ، بل سيكون هناك خصام في فهم الألوهية وفي الطريق الصحيح لنجاة البشرية ، وقد أشارت السورة إلى هذا عند قوله جل شأنه :

هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا قطعت لهم ثياب من نار يصب من فوق رءوسهم الحميم « يصهر به ما في بطونهم والجلود « ولهم مقامع من حديد « كلما أرادوا أن يخرجوا منها من غم أعيدوا فيها وذوقوا عذاب الحريق « إن الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار يحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤاً ولباسهم فيها حرير « وهدوا إلى الطيب من القول وهدوا إلى صراط الحميد ﴾ [ الحج : ١٩ — ٢٤] .

نحن نخاصم الآخرين ، نخاصمهم في ماذا ؟ .

نقول لهم : إن الله واحد ، ويقولون : أكثر من واحد !! .

نقول لهم: إن الله ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير \* له مقاليد السموات والأرض يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر إنه بكل شيء عليم ﴾ [ الشورى : ١١ ، ١٢ ] .

ويقولون في الله كلاماً آخر دون ذلك بكثير ، فلا يُثْبِتُون له الكمال الواجب ولا ينزهونه عن المحدثات والنقائص!! .

لقد خاصمنا الناس في الله وخاصمونا في الله ، وهنا نجد القرآن الكريم يقول للمسلمين : ستكونون في رعاية الله وكلاءته يوم تتشبثون بدينه وتحافظون على عقائده وتنفذون شرائعه ، ثقوا أن الله سيؤازركم ويدفع عنكم لأنه ظهير للمؤمنين عندما ينطلقون في هذه الدنيا يعملون له ويدعون إليه ويتحملون في سبيله ، قال تعالى في هذه السورة :

﴿ إِنَّ الله يدافع عن الذين آمنوا إِنَّ الله لا يحب كل خوان كفور ﴾ [ الحج : ٣٨ ] .

إنه يحب المؤمنين ويدفع عنهم ، ويكره خونة النعمة الذين يمرحون في فضل الله ويجحدون أياديه على رءوسهم وأبدانهم وأرواحهم .

ثم يقول للمؤمنين : قد تتعبون من أجلى ، تحملوا فالكفاح ضريبة على

الأحياء وهو ضريبة أثقل على أهل الإيمان من قديم ، فإن حمّلة صحف الوحي في التاريخ الأول دافعوا عن عقائدهم ، والذين يحملون صحف الوحي ليصحبوا بها مسيرة الإنسانية حتى يوم البعث يجب أن يدافعوا عن صحفهم وعن صلواتهم وعباداتهم ، وليدركوا أنهم منصورون حتماً!! .

لكن متى يجيء النصر ؟ .

يوم ينظر الله إليهم فيجد أن إسلامهم ليس أمراً نظرياً ، وأن إيمانهم ليس خيالاً حائراً عابراً ، لكن عندما يتحول الإيمان إلى عمل ويتحول اليقين إلى سيرة تفرض نفسها على المجتمع عندئذ ينصر الله من يعملون له ، وهذا معنى قوله تعالى :

﴿ أَذَنَ لَلَّذِينَ يَقَاتُلُونَ بَأَنَّهُمَ ظُلَمُوا وَإِنَ اللهِ عَلَى نَصَرَهُمَ لَقَدِيرَ ﴾ الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز ﴿ الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾ [ الحج: ٣٩ ، ٤٠ ، ٤١ ] .

هؤلاء الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله لا بد أن يستعيدوا الأرض التي فقدوها لأن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده !! .

لكن متى يستعيدون الأرض التي فقدوها ؟ .

يوم يعلم الله من أحوالهم أنهم إذا ملكوا انتشرت الصلوات ، وأديت الزكوات ، وعلا صوت المعروف ، وخفت أو انمحى صوت المنكر . أما إذا علم الله من أحوالهم أنهم إذا عادوا إلى الأرض أو مُكنوا فيها ما أقاموا صلاة ولاآتوا زكاة ولا رجّحوامعروفا ولا قبحوا منكراً فإن الله تعالى يَكِلُهُم إلى أنفسهم وليس هنالك إلا البوار !! ولذلك لم أستغرب صنيع القدر عندما طُرِد المسلمون من الأندلس فإن آخر ناس منهم أمضوا صلحاً غير شريف .

قلت في نفسي: ليس هؤلاء أولاداً شرعيين للفاتح العظيم طارق بن زياد الذي أحرق السفن وقال لطلاب الآخرة: أين المفر؟ البحر من ورائكم والعدو أمامكم، وليس لكم والله إلا الصدق والصبر!!.

أما الذين عاشوا في الترف فإنهم سلَّموا لأنهم ما يصلحون للبقاء في الأرض ، وعندما أسمع بعض الناس يقولون : نقيم دولة فلسطين علمانية . أشعر بالأذى والنكد وأقول : لن تقوم لفلسطين دولة علمانية أبداً لأن الله لا ينصر بَتَّةً من يقولون : نقيم دولة لا دين لها بل سيهزمهم أمام من يقول : نقيم دولة مدين وإن كان جائراً محرفاً مفسداً .

قد يطول الصراع بين الحق والباطل ، وهنا تقول السورة :

﴿ ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده وإن يوماً عند ربك كألف سنة مما تعدون ﴿ وكأين من قرية أمليت لها وهي ظالمة ثم أخذتها وإلى المصير ﴾ [ الحج : ٤٧ ، ٤٧ ] .

وكم من قصور خُرِّبتْ ، وكم من آبار جفَّتْ ، وكم من قرى تلاشت ، وسنةُ الله في كونه هكذا هزيمة ونصر ، ومدوجزر: ﴿ فكأين من قرية أهلكناها وهي ظالمة فهي خاوية على عروشها وبئر معطلة وقصر مشيد ﴿ أفلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب يعقلون بها أو آذان يسمعون بها فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴿ ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده وإن يوماً عند ربك كألف سنة مما تعدون ﴿ وكأين من قرية أمليت لها وهي ظالمة ثم أخذتها وإلى المصير ﴾ [الحج: ٤٥ ـ ٨٤].

بعد هذا الدرس للأمة الإسلامية جاء درس ثان وهو درس يحتاج إلى تأمل فإن الله سبحانه وتعالى يريد أن يبين في هذا الدرس أن أعداءه على درجة كبيرة من الجدل وطول اللسان وكثرة الكلام وسوَّق الحجج المزيفة في وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى

بعض زخرف القول غروراً ﴾ [ الأنعام : ١١٢ ] .

كلام مزخرف ، وصحف مليئة ، وكتب مطبوعة طبعاً جيداً ، وأناشيد وأغان وأنغام وألحان وأشياء كثيرة تساند الباطل !! فهل يكون الحق الذي يلقاها حقاً غبياً أو قاصراً أو ضعيف الأدوات ؟ لا ، إن جاءوا بدليل جئهم بالدليل الأقوى ، إن جاءوا بحجة جئهم بالحجة الدامغة ، وفي هذه السورة نجد أربع آيات متتابعة يقول الله فيها :

﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته فينسخ الله ما يلقى الشيطان ثم يحكم الله آياته والله عليم حكيم \* ليجعل ما يلقي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم وإن الظالمين لفي شقاق بعيد \* وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك فيؤمنوا به فتخبت له قلوبهم وإن الله لهاد الذين آمنوا إلى صراط مستقيم \* ولا يزال الذين كفروا في مرية منه حتى تأتيهم الساعة بغتة أو يأتيهم عذاب يوم عقيم ﴾ [الحج: ٥٠ – ٥٠].

هناك ثلاثة أقوال في هذه الآيات :

القول الأول: أن أهل الباطل لهم لَسَنَّ وقدرة على الجدل وهم يساندون باطلهم بأنواع من الفلسفات وبرامج من التوجيه تمتلىء بها صحف وإذاعات \_ وهذا ما نسميه إلقاء الشيطان \_ كي تُعكر رسالات الأنبياء والمرسلين ، ولكن أهل الحق يواجهون هذا الغزو العقلي ولا يزالون به حتى يكشفوا زيفة ويفضحوا سوأته ويردوا الناسَ عنه وهذا إلى يوم القيامة ، وبعض المستغفلين يُخدع بالحجج الواهية والبرامج الكذوب فيتبعها ، والبعض الآخر يتضح له الحق فيؤمن به !! .

القول الثانى : وهو قول رأيته إن كان حقاً وخيراً فهو من عند الله ، وإن كان شراً وخطأ فهو من عندى أنا : أن الوحي السماوي يبدأ صافياً نقياً فإذا شق طريقة في دنيا الناس أخذ يتلوث ، والواقع أن نهر الثقافة الإسلامية بدأ مع العصر الأول نقيًّا قريباً من السماء كاء النيل في مجراه الأعلى قَطْرٌ صاف ليس فيه إلا ما يَرُوى الظمأ ويُنبت الزرع ثم يأخذ النهر طريقه فإذا

على مَرِّ الأيام يدخل في الماء تراب وجراثيم بل أقذار وجيف للموتى وبلاء كثير ، فلو أن النـاس تناولت الماء بوضعه عندما يصل إلى القاهرة مثلاً لجرَّ عليهم الأمراض والعلل!

مَا بُدٌّ مِن تنقيته حتى يعود سماوياً كما كان .

ما بدٌّ من عزلَ العناصر الغريبة التي عَلِقتْ به .

وهو عندما يُعزل يعود إلى أصله الأول .

كذلك الثقافة الإسلامية عَرَضَ لها من أهواء الناس ومن جهالة المتحدثين ومن أغلاط المتفقهين ومن شهوات الحاكمين ما أساء إليها، وعَمَلُ العلماء والمجددين أن يعيدوا الثقافة الإسلامية نقية ، وهنا يتناولها أهل الحير ، ويهتدي بها أولو الرشد ، وينتفع بها المؤمنون ، أما الذين ارتابت قلوبهم فهم يحتجون بما في هذه الثقافة من غريب أو من دخيل كي يبتعدوا عنها ولا حجة لهم في هذا !!

القول الثالث: قول محقور لا قيمة له وإن ذكرته بعض كتب التفسير ، وكان على ابن كثير غفر الله له ورضي عنه أن يحمل على هذا القول حملة مشددة بدل أن يسوقه بشيء من الحياد أو من الغمز الخفيف(۱) \_\_ : هذا القول هو أن النبي عَيَّتُ قرأ بمكة سورة النجم فلما بلغ هذا الموضع : ﴿ أَفُرأَيْمُ اللات والعزى \* ومناة الثالثة الأخرى ﴾ بلغ هذا الموضع : ﴿ أَفُرأَيْمُ اللات والعزى \* ومناة الثالثة الأخرى ﴾ والنجم : ١٩ ، ٢٠ ] ألقى الشيطان على لسانه : « تلك الغرانيق(٢) العلى وإن شفاعتهن تُرتجى ﴾ قالوا : ما ذكر آلهتنا بخير قبل اليوم . فسجد

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير: قد ذكر كثير من المفسرين ها هنا قصة الغرانيق وما كان من رجوع كثير من المهاجرة إلى أرض الحبشة ظناً منهم أن مشركي قريش قد أسلموا . ولكنها من طرق كلها مرسلة ، ولم أرها مسندة من وجه صحيح . والله أعلم « تفسير القرآن العظيم ــ تفسير سورة الحج : ٥ / ٤٣٨ .

<sup>(</sup>٢) الغرانيق: الاصنام. وهي في الأصل: الذكور من طير الماء، واحدها غُرنوق بضم فسكون فضم النون، وقد كان العرب يزعمون أن الأصنام تقربهم من الله وتشفع لهم فشبهت بالطيور التي تعلو في السماء وترتفع.

وسجدوا، فأنزل الله عز وجل هذه الآية : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مَنْ قَبَلُكُ مَنْ رَسُولُ وَلَا نَبِي إِلاَ إِذَا تَمْنِي لِلهِ أَيْ وَرَأَ لَا اللهِ عَلَى الشيطان في أمنيته ﴾ أي في قراءته !! .

بعد أن بُنيت الأمة الإسلامية على هذه المعانى حُددت لها رسالتها \_ في آخر السورة \_ على شكل دوائر ، كل دائرة تلحقها دائرة أوسع منها :

﴿ يَاأَيُهَا الذِّينَ آمَنُوا اركعُوا واسجدُوا واعبدُوا ربكُم وافعلُوا الحير لعلكُم تفحلُون \* وجاهدُوا في الله حق جهاده ﴾ [ الحج : ٧٧ ، ٧٧ ] اركعُوا واسجدُوا : هذه دائرة الصلاة .

واعبدوا ربكم: هذه دائرة العبادة وهي أوسع من دائرة الصلاة . وافعلوا الحير: هذه دائرة الحير وهي أوسع من دائرة العبادة العادية . وجاهدوا في الله: هذه هي دائرة الجهاد وهي الدائرة الأوسع والأوسع .

وفي ثنايا السورة ما يُلهم الرشد ، وما يبني الحق ، وما يوجه النظر إلى عظمة الله ، وجاء هذا في عدة آيات بدأت باستفهام فيه تعجيب وتفتيق للذهن وتفتيح للعقل الإنساني :

﴿ أَلَمْ تُو أَنَ الله يُسجد لَهُ مَن فِي السَّمُواتِ وَمَن فِي الأَرْضُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَالشَّمِسُ وَكثيرُ مِنَ اللهِ يَفْعُلُ مَا وَكثيرُ حَقَّ عَلَيْهُ العَذَابِ وَمَن يَهِنَ اللهِ فَمَا لَهُ مَنْ مَكْرُمُ إِنَّ اللهِ يَفْعُلُ مَا يُشَاءُ ﴾ [ الحج : ١٨ ] .

﴿ أَلَمْ تُو أَنَّ اللهُ أَنْزَلَ مِنَ السَمَاءَ مَاءَ فَتَصَبَحَ الأَرْضُ مُخْضَرَةً إِنَّ اللهُ لَعُلِي لَطْيف خبير \* له مَا فِي السَمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضُ وَإِنَّ اللهِ لَهُو الغني الحميد ﴾ [ الحج : ٦٣ ، ٦٢ ] .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ اللهِ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضُ وَالْفَلَكُ تَجْرِي فِي الْبَحْرُ بأمره ويمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه إن الله بالناس لرءوف رحيم ﴾ [ الحج : ٦٥ ] .

﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهِ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ إِنْ ذَلْكُ فِي كَتَابِ إِنْ ذَلْكَ فِي كَتَابِ إِنْ ذَلْكَ عَلَى اللهِ يَسْيَرُ ﴾ [ الحج : ٧٠] .

هكذا نلقي نظرة عامة على سورة الحج لنرى المحور الذي تدور عليه وهو: كيف يتقي المؤمنون ربهم ، وكيف يواجهون الفرق الأخرى التي لا تتقي الله ولا تحسن معرفته ، وكيف تكافح مكرها وتبطل كيدها وتعيش إلى آخر الدهر مخلصة لكتاب ربها وسنة نبيها عليه ، وكيف تقدم من سلوكها نماذج في دوائر كالموج ، تقدم للناس الخير وتوضح مناهجه في كل أفق .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

## الخطبذالت أنيذ

الحمد لله ﴿ ... الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون . ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٠].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام النبيين وسيد المصلحين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد:

فإن ديننا هذا دين واضح ، كتابه لا نظير له في إنصاف الناس من أنفسهم وفي قيادتهم إلى ربهم ، وعندما نكون إيجابيين ــ نُشْغَل بالحق كما عرَّفه الله لنا ــ لن يبقى في حياتنا مجال للباطل الذي يشغلنا الآخرون به .

وقد رأيت أن أعداء الإسلام فيهم الآن استطالة على المسلمين ، وفيهم الآن نوع من الرغبة في السخرية منهم أو الضحك عليهم .

سئلت في عدة بلاد عن ورقة يجدها الناس عندما يفتحون بيوتهم أو محالهم التجارية فيها عدد من أسماء الله الحسنى يطالَبون بكتابتها ثلاثين أو أربعين مرة وإلا خُرِّب البيت وأفلست التجارة!! .

وأغلب الذين يكتبون هذه الأوراق ليسوا مسلمين بل من ملل أخرى تريد أن تشغل المسلمين ، إن كانوا طلاباً تشغلهم عن دروسهم ، وإن كانوا تجاراً تشغلهم عن محالهم .

أيها المؤمنون: لا أمر إلا ما أمر الله به ولا نهي إلا ما نهى الله عنه، ما أستطيع أن أحرم شيئاً لم يحرمه الله .
الله .

الإيجاب العام لله وحده يبلغه نبينا عليه الصلاة والسلام .

فإذا جاءتك ورقة من هذا النوع فلا تكترث بها ولا تلتفت إليها ، اكترث بالحق الذي كلفك الله به ، اشغل نفسك بتعاليم الدين التي وضحها الله لك .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الذِّينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غَلاَ لَلذِّينَ آمِنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذِي الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَّ الْفُحِشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغِي يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]. الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم العلكم تذكرون الله المناه

## حَاضِرُالْعَالْمِ الْإِسْسَكُرْمِي

### خطبة عيد الفطر المبارك سنة ١٤٠٩ هـ بساحة مسجد مصطفى محمود بالجيزة

الحمد لله كما يحب ربنا ويرضى ، الحمد لله حمداً دائماً طيباً كثيراً مباركاً فيه ، الحمد لله على نعمه الباطنة والظاهرة ، نحمده سبحانه وتعالى كما يليق بآلائه الباهرة ، حمداً فى السر وفى العلن ، وفى الأولى وفى الآخرة ، نحمده سبحانه وتعالى على ما أفاء من نعمه ونسأله أن يحشرنا إليه ووجوهنا ناضرة مستبشرة ، كما نسأله أن يجعل حسابنا عنده وفق وعده المبين فى كتابه الكريم : ﴿ ليكفر الله عنهم أسوأ الذى عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذى كانوا يعملون ﴾ [ الزمر : ٣٥ ] .

الحمد لله : ﴿ وقل الحمد الله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولى من الذل وكبره تكبيراً ﴾ [ الإسراء : ١١١ ] .

الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر ما عنت لوجهه كل ذرة في الأرض وكل مجرة في السماء ، رب الأمكنة كلها ، ورب الأزمنة كلها مكاناً بعد مكان وزماناً بعد زمان ﴿ قل لمن ما في السموات والأرض قل لله كتب على نفسه الرحمة ليجمعنكم إلى يوم القيامة لا ريب فيه الذين خسروا أنفسهم فهم لا يؤمنون ﴿ وله ما سكن في الليل والنهار وهو السميع العليم ﴾ [ الأنعام : ١٢ ، ١٣ ] .

الحمد لله ، والله أكبر ، الله أكبر ما سبح بحمده كل شيء ، وما عنا لوجهه كل حي ، وما تطلع إلى رفيده (١) كل كائن : ﴿ إليه يرد علم الساعة وما تخرج من ثمرات من أكمامها وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه ويوم يناديهم أين شركائى قالوا آذناك ما منا من شهيد ﴾ [ فصلت :

<sup>(</sup>١) الرفد : العطاء والصلة .

· ٤٧ ] . وأشهد أن لا إِله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد ، وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، إمام النبيين وسيد المصلحين ، إمام الخليقة الذى أسدى للبشرية مالم يسده أحد ، ومع ذلك فإن جزاء النبى الحاتم أمير الأنبياء أن يتواصى حلف الأطلسى بجميع دوله على حماية وغد (۱) ولغ فى عرضه وأساء إليه وإلى أهل بيته ونال من المسلمين كلهم ، وكأن حرية الرأى هى حرية الشتم والبذاءة والإهانة ، ويبقى محمد عليه الصلاة والسلام كما قال فيه مادحه البوصيرى :

كيف ترقى رقيك الأنبياء ياسماء ماطاولتها سماء لم يساووك فى عُلاك وقد حا ل سناً منك دونهم وسناء إنما مثلوا صفاتك للنا س كما مثّل النجوم الماء(٢)

صلوات الله وسلامه على صاحب الرسالة الخاتمة ما قامت بربها الأشياء وما دامت فى وجودها الأرض والسماء .

#### أما بعسد:

أيها المسلمون: نحن في هذه الأيام في حاجة إلى وقفة تأمل ننظر فيها إلى حاضر العالم الإسلام كي نبصر ما نحتاج إليه وكي نأخذ العبرة مما يوحي بالعبرة ، فقد شعرت بأن القوى المعادية للإسلام تُعَربد قريباً منا وبعيداً عنا ، ونحن يجب أن ندرك ما يراد بنا وما يبيت لنا .

إن فلسطين لا يجف فيها دم ، وكما يَطَّلع الناس على النشرة الجوية فى كل صباح يتسمعون إلى أنباء القتلى فى الانتفاضة التى أمدها الله وحده بالقوة إلى يوم الناس هذا !! .

ونرى أن القلة المارونية في لبنان \_ بعد أربعة عشر عاماً من الدماء المسفوكة والثورات الدائمة \_ تأبى إلا أن تضع يدها على الكثرة المسحوقة

<sup>(</sup>۱) هو الكاتب سلمان رشدى صاحب كتاب آيات شيطانية .

<sup>(</sup>۲) دیوانه : ۱ ط الحلبی .

وأن تفرض عليها ما تشاء !! .

ونرى العروبة والإسلام فى السودان يحارَبان حرباً شعواء حتى لكأننا نخشى أن يكون النطق بالإسلام جريمة هناك !! .

إن الأمر يحتاج إلى أن نتعرف حاضر العالم الإسلامي الذي ضاق به أحد الشعراء فقال :

قد استردَّ السبايا كل منهزم لم تبق في أسرها إلا سبايانا وما رأيت سياط الظلم داميةً إلا رأيت عليها لحم أسرانا ولا نموت على حدِّ الظَّبَا أَنْفاً حتى لقد حجلت منا منايانا

إننا نواجه آلاماً متعبة ، ولكن الخبراء بالتاريخ الإسلامي يعرفون أن هذا التاريخ له خط بياني متعرج بشكل يستدعى الدراسة ، فهو يَهْوِي إلى القاع حتى لا يكاد يبين ، ثم يصعد إلى الأوج حتى يبلغ عنان السماء!! .

وربما كان المسلمون فى أيامنا هذه فى فترة المحاق من تاريخهم ، لكن الصفحة الكثيبة التى نراها لحاضر العالم الإسلامى سوف تتبعها بإذن الله صفحة مضيئة مشرقة ، ذاك شأن تاريخنا كله ، نرى هذا التاريخ يَهْوى ثم يَصْعد ، نرى أمتنا تمرض ثم تصحو ، وتقع ثم تَثِب ، وكما قال ربنا : ﴿ وَتَلَكُ الأَيَامُ نَدَاوُهُما بِينَ النّاسِ ﴾ [ آل عمران : ١٤٠ ] .

شاء ربنا أن يذهب بيت المقدس في فترة من فترات الجَزْر (٢) من تاريخنا ، ولكن الجزر لا يبقى بل يعقبه مَدُّ ، وفي فترة المد \_ بعد قرن من الزمن \_ استنقذنا المسجد الأقصى وأعدنا فلسطين إلى كياننا !! وفي يوم ما سقطت بغداد تحت سنابك التتار ومؤامرات الصليبيين وكانت صفحة سوداء ، ولكن التاريخ لم يقف فقد استعدنا بغداد واستطعنا بعد بغداد أن

<sup>(</sup>١) الظُّبا : جمع ظُبَة وهي حد السيف والسنان والحنجر وما أشبهها .

<sup>(</sup>٢) الجَزْرُ: انحسار ماء البحر عن الشاطىء صد المد .

نستعيد القسطنطينية وأن نجعلها عاصمة للأمة الإسلامية بعد أن كانت عاصمة لدول الرومان !! .

إن تاريخنا ينخفض ويرتفع ، وقد تكون الأمة الإسلامية الآن في فترة محزنة كفترة استيلاء الصليبيين على المسجد الأقصى أو كفترة سقوط بغداد في أيدى التتار، ولكن الهزائم ما بقيت والانتصارات ما تخلفت ، وسوف نعود إلى أمجادنا التي فقدناها وسوف نسترد كل شبر ونغسله من أوضار (١) الذين لوثوه بعدوانهم .

إن نبينا عليه الصلاة والسلام بشرنا بقوله: « ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار ولا يترك الله بيت مَدر ولا وَبَرَ إلا أدخله الله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل عزاً يعز الله به الإسلام وذلًا يذل الله به الكفر » (٢) أى ليمتدن الإسلام مع امتداد الليل والنهار ومع مساقط الظلمة والضوء على أرض الله ﴿ هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ﴾ [ الصف: ٩].

لكن الخسائر التي أصابتنا كانت لها أسباب والانتصارات التي أحرزناها كانت لها مقدمات ، وعلى المسلمين إذا جَدَّ جِدهم واصطلحوا مع رجهم أن يتعرفوا ما هي أسباب الانكسارات التي أصابتنا وما هي أسباب الانتصارات التي أسباب المد والجزر في الانتصارات التي أدركتنا وأنقذتنا ، وعندما نعلم أسباب المد والجزر في تاريخنا فإننا نعود صُعُداً من حيث جئنا ولا حرج علينا .

أيها الإخوة: لا تظنوا الدهر لوناً واحداً ، إنما الدهر شئون وفتون ، بعد انتصار بدر وقعت هزيمة أحد ، ولم تكن هزيمة أحد قاضية علينا ، وبعد انتصار الفتح وقعت هزيمة في حنين ثم أعقبها نصر ﴿ وتلك الأيام نداولها بين الناس ﴾ [ آل عمران : ١٤٠] .

<sup>(</sup>١) الوَضَر : الدُّرَن والوَسَخ . والجمع أوضار .

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد ۱۰۳/۶ والحاكم فى الفتن والملاحم وقال : صحيح ، ووافقه الذهبى ، والطبرانى فى الكبير ۲/۸ وقال فى مجمع الزوائد : رواه أحمد والطبرانى ورجال أحمد رجال الصحيح ١٤١/٦ . والمراد بيت المدر والوبر : أى أهل البوادى والمن والقرى والأمصار .

شاء الله أن يكون قدر أمتنا أن تحارب فى جبهتين باستمرار ، ففى أيام النبى عَلَيْكُ كانت الحرب مع المشركين وكانت مع أهل الكتاب ، وفى دولة الحلافة كانت الحرب مع الفرس وكانت مع الرومان ، وبعد ذلك كانت مع الصليبيين وكانت مع التتار!! .

إن نصرنا مرهون بجبهتنا الداخلية التي إن انتصرنا فيها كانت الخاتمة لنا ، هذه الجبهة التي ينبغي أن تنتصر فيها جبهتنا الداخلية ، صلتنا بربنا ، صلتنا بإخواننا ، صلتنا بأنفسنا ، صلتنا بالأصدقاء والخصوم على سواء .

يجب أن ندرك أن المسلمين لن يكسبوا نصراً إلا بالإسلام ، وأنهم بالإسلام وحده تعلو كلمتهم ما بقُوا معتصمين بعروته ، فإذا خفت قبضتهم عليه وانحلت عراهم معه هبطوا وانكسرت أجنحتهم فلم يستطيعوا التحليق !! .

الإسلام هو أبونا وأمنا وهو حياتنا وعزنا ، ويجب أن نتشبث به وأن نحيا به وأن نحيا له .

أيها الإخوة : الجبهة الإسلامية تحتاج إلى يُصح ، وقبل أن أسدى النصح لها أتكلم عن واقع مر أحسست بمرارته فى فمى !! .

إن التقاليد القديمة أن يُعفى عن المسجونين أيام العيد ، فما الذي قلب الصفحة وجعل هذه الأيام على النقيض ؟ يؤخذ أبرياء ويعتقلون ويسجنون في أيام العيد ؟! إننى ما أجد إلا أن أفزع إلى الله سبحانه وتعالى وأن أدعو وأن تؤمنوا معى : اللهم أحسن خلاص المسجونين ، اللهم أحسن خلاص المسجونين ، اللهم فك إسار المعتقلين وأرجعهم المسجونين ، اللهم فك إسار المعتقلين وأرجعهم إلى أهاليهم سالمين .

أيها الإخوة: لكن المسلمين يحتاجون إلى أمور حتى ندرك ما فاتنا: لعل الأمر الأول: أن تتوحد كلمتنا في جبهة سواء، وبغير شك وحدة الصف تعين على إدراك الغاية وتحقيق الأمل. فإذا عزّت هذه الوحدة لسبب من الأسباب فلتكن هناك وحدة الهدف، ومعنى ذلك أن نتشبث نحن المسلمين بصفوفنا المتراصة وراء غاية واحدة.

يا عباد الله : إن حكماء صهيون يرسمون سياسة اليهود ، وإن الفاتيكان ومجلس الكنائس العالمي يرسم السياسة الصليبية العالمية !! .

أريد من الأمة الإسلامية \_ وفى طليعتها الإسلاميون \_ أن تتقارب صفوفهم ، وأن تتراص فى جبهة واحدة ، وأن يواجهوا عدواً قرر أن ينال منهم ، إن كارتر جاء من أمريكا ليزور السودان الجنوبي ، وإن مندوب فرنسا زار لبنان ليتعهد الموارنة هناك ، فهل الإسلاميون سيظلون متفرقين ؟! .

لماذا إن فاتتهم وحدة الصف ألا يتجمعوا فى وحدة هدف حتى ننقذ الإسلام ؟ .

#### وهناك شيء آخر أريد أن أذكره :

إن كلمة الله العليا لا يخدمها أناس أيديهم هي السفلي ، إذا كنا متخلفين إدارياً وتجارياً وزراعياً وصناعياً فكيف نواجه أعداء الإسلام بهذا الضعف ؟ يجب علينا نحن الإسلاميين أن نستميت في رفع الأحوال التي نعيش فيها حتى نستغنى عن غيرنا ، فالعربي قديماً كان يقول لزميله :

لاهِ ابنُ عمك لاأفضلتَ في حسب شيئاً ولا أنت ديَّاني فَتَخْزُوني (١)

فإذا كنا \_ نحن المسلمين \_ مدينين لأناس لا يريدون بنا خيراً ولا يودون لنا إلا العنت فلم لا نضاعف إنتاجنا ؟ .

إننى أقول لكم بحسرة إننى قرأت في صحيفة خليجية أن إسرائيل صدرت للشرق الأوسط مواد غذائية بعدة مليارات من الدولارات!!.

ما هذا ؟ ماذا تصنع شعوبنا ؟ ماذا تصنع حكوماتنا ؟ إن الإسلام لا ينتصر بنا ما دمنا بهذا الضعف وما دمنا بهذا التبلد ، الأمة الإسلامية تحتاج إلى أن تكون أمة مثمرة منتجة ، لماذا يكون الأمر عندنا على غير

طبيعته في العالم كله ؟ إن العلاقة بين الحكومات العربية وبين الشعوب العربية لا تَسُرُّ مؤمناً ، إنها علاقة بين خصوم وليست علاقة بين أصدقاء ، إن الإسلام يريد أن تكون الأمة جسداً حكومتها روحه ، وما يكون هذا \_ بَتَّةً \_ إلا إذا عدنا إلى ديننا وأحسنا العمل به وأحسنا الانتماء إليه . إننا أيها الإخوة محتاجون إلى أن ندرك ما ينبغى أن ندركه من كتاب ربنا ومن سنة نبينا عَلِيْكُم .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

٤٦٣

# الخطبذالت إنيذ

الحمد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين . وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين . اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعـــد:

أريد أن أقول لكم أيها الإخوة : أنحن عرب أم نحن مسلمون ؟ يبدو أننا لا عرب ولا مسلمون !! .

قد أسأل لماذا ؟ .

أقول: كان العربى قديماً إذا أصابته هزيمة حرم على نفسه المباهج والأفراح حتى يدرك ثأره، وفي هذا يقول تأبط شراً، وكان قد قُتل خاله ولم يستطع أن يدرك ثأره (١):

إِنَّ بَالشَّعبِ الذي دون سَلْع لقتيــلَّا دَمُــه مَا يُطَــــلُّ(٢) خَلُف العِب، علىَّ وَوَلَّى أنا بالــعب، لهُ مُسْتَقِــلُّ(٣) ووراء الثأرِ منِّى ابنُ أختٍ مَصِعٌ عُقْدَتُــه مَا تُحَــــلُّ(٤)

فلما أدرك ثأره قال:

 <sup>(</sup>١) ديوانه : ٢٤٧ ، ٢٤٧ قيل : قال تأبط شراً هذه الأبيات يرثى بها نفسه قبل موته لما أيقن بالقتل يطلب فيها من ابن أخته أن يثأر له لئلا يذهب دمه هدراً . وقيل : إن قائلها هو ابن أخت تأبط شراً يرثى بها خاله .

 <sup>(</sup>۲) الشعب : الطريق في الجبل . سلع : اسم موضع .طُلُّ دمُه : أى ذهب هدراً أى لن يذهب
 دمه هدراً ذلك الذى وقع قتيلًا في الشعب قرب موضع سلع .

<sup>(</sup>٣) أى أنه ذهب وترك الثأر علمَّ غير أنى قادر على حمله غير عاجز عن.إدراكه .

<sup>(</sup>٤) المصع: الشديد . عقدته ما تحل : كناية عن قوة العزيمة .

حَلَّتِ الخَمْرُ وكانت حراماً وَبِيلاًي ما ألَّـمَتْ تَحِـلُ(١) فاسْقنيها يا سَوَادَ بْنَ عمروٍ إنَّ جِسْمِي بَعْد خَالِي لَخَلُّ(٢)

هذه الطبيعة العربية هي التي جعلت أبا سفيان يقول عند هزيمته في بدر : لا أغتسل من جنابة حتى أدرك ثأرى من محمد !! .

هذه الطبيعة العربية هي التي جعلت هند بنت عتبة تقول: لا يمس جلدي طيب حتى أدرك ثأرى من محمد!! أنا أرى أن المسلمين منهزمون في السودان وفي لبنان وفي أماكن لا حصر لها وكأن كلمة الإسلام أصبحت سُبَّة وكأن الانتماء إلى الإسلام أصبح تستباح معه الدماء والأموال والأعراض حتى إن وغداً من الهند يجيء ليشتم نبينا ويتضافر الأوربيون والأمريكيون على حمايته ، وأقرأ أن حفلًا أقيم له في أكسفورد!!

سبحان الله !! كنا نقول : هذا تصرف الرعاع . فإذا العامة والخاصة والساسة والقادة يتآمرون على ديننا ؟! فما الذي يجعل المسلمين فرحين عندما يجيئهم عيد ؟ أنا أرى أن العيد إقامة الشعائر الدينية فقط ، أما أن يفرح المسلمون وأن يضحكوا وأن يبتهجوا وتلك حالهم العالمية والمحلية فهذا ما لا ينبغي أبداً إذا كنا عرباً ، أما إذا كنا مسلمين فإن صلاح الدين الأيوبي رئيي وهو متجهم الوجه فقيل له : ما أحزنك ؟ قال : وكيف أبتسم والمسجد الأقصى أسير في أيدى الصليبين ؟! إنه الآن أسير فلم الضحك ؟! .

إن أمتنا الإسلامية إذا لم تَصْح على ما بها فإن آلامها ستتضاعف ، يجب أن نحاول بشق النفس أن نتخلص من الهوان المادى والأدبى الذى وقعت فيه أمتنا الإسلامية .

 <sup>(</sup>١) لقد فاز بأخذ الثأر بعد بطء ومضت مدة ، فصارت الخمر حلالًا له بعد أن حرمها على نفسه وذلك جرياً على عادتهم من تحريم الخمر وغسل الرأس قبل الأخذ بالثأر .

<sup>(</sup>٢) الحَّل : المهزول . يطلب شرب الخمر لأن جسمه قد هزل بعد خاله .

إن أمتنا الإسلامية أحوج أمم الأرض إلى الإيمان ليملأ فراغها ويعمر خرابها .

اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَى قُلُوبِنَا غُلًا لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

اللهم فرِّج كرب المعتقلين . اللهم انصر إخواننا فى أفغانستان وفى فلسطين . اللهم اجمع كلمة المسلمين . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

أيها الإخوة : انطلقوا إلى بيوتكم لا يستفزنكم أحد ، لا نريد اشتباكاً في شارع ولا في ميدان ، ومن أراد استفزازكم فلا تستجيبوا له .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

### نَظِرَاتٌ فِی سُمُورَة "الشُّعَرَاء" خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

ففى هذا اليوم نستعرض سورة الشعراء أو ما تيسر منها ، نحاول أن نتبين ما أودع الله فيها من خير وحكمة .

وسورة الشعراء من القرآن الذى نزل فى مكة ، والقرآن أول ما خاطب خاطب ناساً لم يقدروا الله حق قدره ، ولم يرجوا له وقاراً ، ولم يستقبلوا استقبالًا حسناً مَنْ بعث بهم إلى الناس كى يأخذوا بنواصيهم إلى الحق .. كان فى قلوب أولئك العرب الكافرين قدر غير قليل من الكبر والجفوة ، لا بأس عليهم أن يقولوا لمن أرسل إليهم : لم أرسلت أنت ؟ أولِمَ لم يكلمنا الله مباشرة ؟ أو لِمَ لَمْ يرسل علينا ملائكته لتتحدث معنا ؟ .

﴿ وقال الذين لا يرجون لقاءنا لولا أنزل علينا الملائكة أو نرى ربنا لقد استكبروا في أنفسهم وعتوا عتواً كبيراً ﴾ [ الفرقان : ٢١ ] .

هؤلاء المشركون طلبوا من صاحب الرسالة عليه الصلاة والسلام كى يصدقوه أن يسوق لهم جملة من خوارق العادات التى ربطوا إيمانهم بوقوعها ، ولكن الله عز وجل ساق الأمور على ما قضت به الحكمة ، وأنزل هذا القرآن على أنه المعجزة الفذة التى تشهد لصاحبها بالصدق .

وسورة الشعراء من هذه السور التي توجه النظر إلى آيات الله والتي تبين أن محمداً عليه الصلاة والسلام نبى بهذه الآيات التي تنزل عليه : ﴿ طسم ﴿ تلك آيات الكتاب المبين ﴾ [ الشعراء : ١ ، ٢ ] .

لكن العرب لا يريدون آيات الكتاب المبين ، إنهم يريدون عصا تنقلب إلى ثعبان أو مكفوف البصر يرتد البصر إلى عينيه أو مثل ذلك ، وهذا من الخوارق ، وينزل القرآن قرآناً فقط يجلو الظلام عن العقول ، ويمزق الغشاوات عن الأفئدة ، ويلقى أشعة تكشف الطريق وتبين الاستقامة والغاية ، وتهدى الناس إلى ربهم عن طريق الفكر فماذا يصنع الرسول عيالة بإزاء مقترحات القوم ؟ .

ليس نبى الله واعظاً يقول خطبة من الخطب ثم يذهب إلى بيته وقد أدى واجبه واستراح ، ليس مدرساً يلقى الدرس فهم الطلاب أم لم يفهموا ، يقول : أديت واجبى ويذهب إلى بيته ويهدأ ويطمئن ، لا ، إنه والد ، وكما يحزن الوالد إذا رسب ابنه أو ضل الطريق فكذلك يحزن النبى عليلة لأن الناس لم ينتفعوا بهداه ولم يتأثروا خطاه ، حزن حتى نال الحزن من صحته وقال الله له : أتنتحر وراء قوم رفضوا الإيمان بك ؟ .

﴿ إِن نشأ ننزل عليهم من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاضعين ﴾ [الشعراء: ٤].

نحن قادرون أن ننزل عليهم آية من السماء تقصم ظهورهم أو تحنى رؤوسهم .

وقد تسأل: وما المانع أن ترسل إليهم خوارق العادات التي طلبوها ؟ .

والجواب أن هناك موانع:

أول مانع: أن هؤلاء الناس لو أجيبوا إلى ماسألوا وتنزلت المعجزات التى اقترحوا ما آمنوا بها ، قال تعالى : ﴿ ولو فتحنا عليهم باباً من السماء فظلوا فيه يعرجون \* لقالوا إنما سكرت أبصارنا بل نحن قوم مسحورون ﴾ [ الحجر : ١٥ ، ١٥ ] .

فلا معنى إذن لإجابتهم إلى مقترحات سوف يرفضونها يقيناً .

المانع الثانى : أن الأمم إذا كذبت بعد أن تجاب إلى مقترحاتها تهلك حتماً ، تلك سنة الله فى الأولين ، والله لا يريد أن يهلك هذه الأمة بل يريد أن يستبقيها حتى تعقل ، ولذلك عندما قالوا : ﴿ فليأتنا بآية كما أرسل الأولون ﴾ كان الجواب : ﴿ ما آمنت قبلهم من قرية أهلكناها أفهم يؤمنون ﴾ [ الأنبياء : ٥ ، ٦ ] .

الشيء الثالث: أن معجزة القرآن علاج للنفس الإنسانية ، علاج يستأصل الجرثومة ، ويضع الصحة مكان العلة ، والشفاء مكان الداء ، لأنه يجيىء إلى قوم ركبوا رؤوسهم وضلوا الطريق فيضع النور فى رؤوسهم ويأخذهم رويداً رويداً إلى الحق بعد أن يقنعهم به . وهذا سر ختم الرسالات بمحمد عيالية فإن الدواء الذي تضمنته معجزته هو الدواء الحقيقي للبشرية على امتداد الزمان والمكان ، وهذا معنى قول الرسول عيالية : «ما من الأنبياء من نبى إلا قد أعطى من الآيات ما مثله آمن عليه البشر ، وإنما كان الذي أوتيت وحياً أوحى الله إلى فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة » (١) .

هذا القرآن يقول للناس: ﴿ تلك آيات الكتاب المبين ﴾ . [ الشعراء : ٢ ] .

فما هذه الآيات ؟ .

في سورة الشعراء نماذج للآيات التي تساق إلى الناس:

﴿ أُو لَمْ يَرُو إِلَى الأَرْضَ كُمْ أَنْبَتَنَا فَيْهَا مَنْ كُلُّ زُوجٍ كُرِيمٍ \* إِنْ فَى ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمَنِينَ \* وَإِنْ رَبُّكَ لِهُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ [ الشَّعْرَاء : ٧ \_ ٩ ] .

<sup>(</sup>١) رواه البخارى فى فضائل القرآن ـ باب كيف كان نزول الوحى : ٢٢٤/٦ ومسلم فى الإيمان ـ باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد عَلَيْكُ إلى جميع الناس : ٩٢/١ .

أليس آية تدل على الله أن ترى القناطير المقنطرة من الفواكه الحلوة وحبوب الحصيد تخرج من الأتربة الكدرة المغبرة ؟! .

أليس عجباً للناس يستدعى التساؤل أن ترى الحدائق البهيجة تنبت من الحمأ المسنون ؟ .

أليس شيئاً يلفت النظر أن ترى أصباغاً لا حصر لها من هذا الطين الأسود تتوزع على الورود والأزهار والأثمار ألواناً مختلفة فيها الحمرة القانية والصفرة الفاقعة والبياض الناصع والسواد الداكن ؟

﴿ أُو لَمْ يَرُوا إِلَى الأَرْضُ كُمْ أَنْبَتْنَا فَيْهَا مَنْ كُلُّ زُوْجَ كُرِيمَ ﴿ إِنْ فَى ذَلِكَ لَا وَمَ كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمَنِينَ ﴿ وَإِنْ رَبُّكَ لَمُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ .

كلمة ﴿ إِن فى ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين ﴿ وإِن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ تكررت ثمانى مرات فى سورة الشعراء :

المرة الأولى : بعد الحديث عن أهل مكة وتساؤلهم عن خوارق العادات ورفضهم لآيات الكتاب المبين .

والمرة الثانية : بعد قصة موسى مع فرعون .

والمرة الثالثة : بعد قصة إبراهيم مع قومه .

والمرة الرابعة : بعد قصة نوح مع قومه .

والمرة الخامسة : بعد قصة هود مع قومه .

والمرة السادسة : بعد قصة صالح مع قومه .

والمرة السابعة : بعد قصة لوط مع قومه .

والمرة الثامنة : بعد قصة شعيب وأصحاب الأيكة .

فقوله جل شأنه : ﴿ تلك آيات الكتاب المبين ﴾ جملة شرحت بثمانى آيات منها آية كونية تتصل بتوجيه النظر إلى هذه الأرض المباركة التى نعيش فوقها ، ثم آيات تاريخية تتحدث عن الأولين .

ونحن نتتبع بإيجاز حديث القرآن الكريم وهو يقص مواقف الأنبياء من أقوامهم وكيف أن هؤلاء المرسلين عرضوا حقائق الدعوة وبينوا معالم النبوة وهدوا الناس بأساليب تعرض على العرب وتعرض من بعد العرب على الإنسانية كلها ما بقى من الإنسانية يوم واحد لماذا ؟ لأن الله تعالى لما لخص أحداث التاريخ ومواقف الأمم من الأنبياء كان يعرض ذلك درساً يؤسس اليقين وعبرة تنفع الإيمان .

في قصة موسى نلمح أموراً نوجه النظر إليها:

وفعلته التى يشير إليها هى : المصرى الذى قتله فى الصراع الذى كان يدور بين المصريين والإسرائيليين يومئذ .

رد علیه موسی : ﴿ قال فعلتها إِذاً وأنا من الضالین ﴿ فَفُرْرَتُ مَنْكُمُ لَمُ خَفْتُكُمْ فُورِتُ مَنْكُمُ لَمُ فَوْرُتُ مَنْكُمُ خَفْتُكُمْ فُوهُ فَا لَكُ نَعْمَةً بَمْنَهُا عَلَى أَنْ عَبْدَتُ بَنِى إِسْرَائِيلُ ﴾ [ الشعراء : ٢٠ ـ ٢٢ ] .

فرعون يدعى أنه الرب ، وموسى يقول : ﴿ فوهب لى ربى حكماً ﴾ ولذلك يسأل موسى : ﴿ قال فرعون وما رب العالمين ﴾ [ الشعراء : ٢٣ ] .

وجواب موسى : ﴿ قال رب السموات والأرض وما بينهما إن كنتم موقنين ﴾ [ الشعراء : ٢٤ ] .

استعجب فرعون و ﴿ قال لمن حوله ألا تستمعون ﴾ [ الشعراء : ٢٥ ] .

ومضى موسى فى دعوته: ﴿ قال ربكم ورب آبائكم الأولين ﴾ [ الشعراء: ٢٦] .

ومضى فرعون فى كبره وزيغه: ﴿ قَالَ إِنْ رَسُولُكُمُ الَّذِي أَرْسُلُ إليكُم لَجْنُونَ ﴾ [ الشعراء: ٢٧ ] . فرد موسى : ﴿ قال رَبِ الْمُشْرَقُ وَالْمُغْرِبُ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمُ تَعْقَلُونَ ﴾ [ الشَّعْرَاء : ٢٨ ] .

لكن فرعون أبى ورفض .

ورسالة موسى تقوم على أمرين :

الأمر الأول: تعريف فرعون بأن الله رب العالمين ."

والأمر الثاني : منع الاستعباد الذي تعرض له بنو إسرائيل .

كان موسى يعلم أن بقاء بنى إسرائيل مع المصريين شيء مستحيل لما بين الجنسين من جفوة أو من فجوة ولذلك كان طلبه :

﴿ أَنْ أَرْسُلُ مَعْنَا بَنِي إِسْرَائِيلٌ ﴾ [ الشعراء : ١٧ ] .

لكن فرعون أبى ورفض واستدعى السحرة : ﴿ قَالَ لَلْمَلَأُ حَوْلُهُ إِنْ هَذَا لَسَاحَرَ عَلَيْمَ ﴿ وَلَهُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْحَالُ وَالْعَبْ فَى المَدَائِنَ حَاشَرِينَ ﴿ يَأْتُوكُ بَكُلُّ سَحَارُ عَلَيْمَ ﴿ قَالُوا أَرْجَهُ وَأَخَاهُ وَالْعَبْ فَى المَدَائِنَ حَاشَرِينَ ﴿ يَأْتُوكُ بَكُلُّ سَحَارُ عَلَيْمَ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَقِيلُ لَلْنَاسُ هَلَ أَنْتُم مُحْتَمَعُونَ ﴿ لَعَلْنَا فَا السَّحَرَةُ إِنْ كَانُوا هُمُ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الشَّعراء : ٣٤ \_ ٤٠ ] .

يقول العلماء: هذا منطق الرعاع والغوغاء لأنه بعيد عن الإنصاف والعقل ، لو كانوا أصحاب إنصاف وعقل لقالوا: لعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الغالبين أو لعلنا نتبع موسى إن كان هو الغالب ، لكن التفكير في اتباع موسى لم يخطر ببالهم ، إن القيود التي تشدهم إلى الوثنية شديدة ، وإن ما ورثوه في دمائهم وأحوالهم لا يمكن أن ينفكوا عنه ، ولذلك كان الحديث الذي يدور بينهم ﴿ لعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الغالبين ﴾ !! .

هذا حديث الناس ، أما حديث السحرة أنفسهم فنوجه النظر إليه لما فيه من دلالة .

الحديث في شقه الأول يصف قوماً نفعيين طلاب مال وأصحاب حشع ورغبة في المكافآت والجوائز ، يتملقون ملكهم ويحلفون بعزته :

﴿ فَلَمَا جَاءَ السَّحَرَةُ قَالُوا لَفُرَعُونَ أَئِنَ لِنَا لَأَجَراً إِنْ كَنَا نَحْنَ الْعَالِمِينَ \* قَالَ لَهُمْ مُوسَى أَلَقُوا مَا أَنْتُمَ الْعَالِمِينَ \* قَالَ لَهُمْ مُوسَى أَلْقُوا مَا أَنْتُمَ مُلْقُونَ \* فَأَلْقُوا حَبَالُهُمْ وَعَصِيهُمْ وَقَالُوا بَعْزَةً فُرْعُونَ إِنَا لَنْحَنَ مُلْقُونَ \* فَأَلْقُوا حَبَالُهُمْ وَعَصِيهُمْ وَقَالُوا بَعْزَةً فُرْعُونَ إِنَا لَنْحَنَ الْعَالِمُونَ \* فَأَلْقُوا حَبَالُهُمُ وَعَصِيهُمْ وَقَالُوا بَعْزَةً فُرْعُونَ إِنَا لَنْحَنَ الْعَالِمُونَ \* وَالسَّعْرَاءُ : ٤١ ـ ٤٤ ] .

هكذا يعبد الناس الدنيا ويعبدون فيها المال والوجاهة ، لكن موقف السحرة تغير فى الشق الثانى : ﴿ فَأَلْقَى مُوسَى عَصَاهُ فَإِذَا هَى تَلْقَفُ مَا يَؤْفَكُونَ ۚ فَأَلْقَى السحرة ساجدين ، قالوا آمنا برب العالمين ، رب موسى وهارون ﴾ [ الشعراء : ٤٥ ـ ٤٨ ] .

علق فرعون على هذا : ﴿ قال آمنتم له قبل أن آذن لكم إنه لكبيركم الذي علمكم السحر فلسوف تعلمون لأقطعن أيديكم وأرجلكم من خلاف ولأصلبنكم أجمعين ﴾ [ الشعراء : ٤٩ ] .

هذا شيء عجيب في الاستبداد السياسي ، يفرض الرجل سلطانه على ضمائر الناس وعقولهم ، فإيمانهم أو كفرهم رهن بمشيئته ، لكنهم لم يبالوا بتهديداته : ﴿ قالوا لا ضير إنا إلى ربنا منقلبون ﴿ إنا نظمع أن يغفر لنا ربنا خطايانا أن كنا أول المؤمنين ﴾ [ الشعراء : ٥٠ ، ٥٠ ] .

قارن أيها المسلم بين هؤلاء الرجال في موقفهم الأول وبعد أن آمنوا كانوا نفعيين يطلبون الدنيا ، فلما شرح الله بالحق صدورهم ولما تلاقت أشعة الإيمان في نواصيهم إذا هم شيء آخر وأفق آخر ، وهذا ما يصنعه الإيمان بالناس ، إن الإيمان لو دخل قلب واحد من أولئك الذين نسميهم «خنافس » لتحول إلى رجل عملاق وتحول إلى كيان صلب وتحول إلى فدائى يضع روحه على كفه ويقاتل من أجل ربه !! .

إن الإيمان صانع العجائب، والناس فى عصرنا هذا تذهل عن وظيفة الإيمان وأثره وتتعلق بالظواهر الفارغة والقشور الطائرة وهى لا تصنع شيئاً.

انظروا كيف حول اليقين الراسخ سحرة فرعون من أنانيين لا يفكرون إلا في أنفسهم إلى ربانيين يغضبون لله ويتحملون في ذات الله التقتيل والصلب وضياع الدنيا وفقدان كل شيء !! ثم نجد وقفة أخرى في قصة موسى مع فرعون ، لقد خرج مع قومه ووجدنا أنه يمضى في طريقه فإذا هو ينظر وينظر قومُهُ فيرون فرعون يلاحقهم بجيشه ، وهنا تسرى الشكوك في قلوب كثير من الناس وتتزلزل أقدامهم ويظنون أنهم أدركوا وأحيط بهم .. ومعارك الإيمان في الدنيا كثيرة ، ويريد الله أن يوجه النظر إلى أن أهل الإيمان لابد أن تمر بهم فترات كالحة تنقطع فيها أسبابهم مع الدنيا ويُظلم من حولهم كل أفق .

في هذا الوقت الذي تشتد فيه الظلمة ويتضاعف الحرج يُختبر الإيمان الاختبار الحقيقي ، فمن كان راكناً إلى الله بقى ثابتاً ، ومن كان متعلقاً بغيره اضطربت نفسه وسرت الهواجس إليه تُخوفه من اليوم والغد ومن الحاضر والمستقبل ، أما المؤمن فيرى أنه مع اشتداد الظلمة سيطلع الفجر ومع تضاعف الحرج سيجيىء اليقين .. ﴿ فلما تراءا الجمعان قال أصحاب موسى إنا لمدركون ﴿ قال كلا إن معى ربى سيهدين ﴿ فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم ﴿ وأزلفنا ثم الآخرين ﴿ وأنجينا موسى ومن معه أجمعين ﴿ ثم أغرقنا العظيم ﴿ وأزلفنا ثم الآخرين ﴿ وأنجينا موسى ومن معه أجمعين ﴿ ثم أغرقنا العظيم ﴿ وأزلفنا ثم الآخرين ﴿ وأنجينا موسى ومن معه أجمعين ﴿ ثم أغرقنا العظيم ﴿ وأزلفنا ثم الآخرين ﴿ وأنجينا موسى ومن معه أجمعين ﴿ وإن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ [ الشعراء : ٦١ – ٦٨ ] .

يا طلاب الآيات من العرب ، يا من يريدون خوارق عادات ليؤمنوا ، يا من يريدون أن يروا الله أو تتنزل الملائكة إليهم تدبروا قصص الماضين واعرفوا ما كان بين المصلحين والمجرمين وخذوا من ذلك آية : ﴿ إِن فَى ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين ﴿ وإن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ .

ثم تجيىء قصة إبراهيم بعد قصة موسى مباشرة ــ وليس فى الآيات ترتيب تاريخى إنما هو مجرد التجميع والحشد للعبرة والعظة ــ وقصة إبراهيم تمثل الإيمان عندما يكون فطرياً لا فلسفة فيه ولا تعقيد معه ، قصة إبراهيم تمثل الإيمان عندما يكون سجية نفس ، عندما يكون حركة قلب سليم .

الرجل يقول ببساطة : هناك آلهة كثيرة تعبدونها \_ يخاطب أباه

وقومه \_ لكن هذه الآلهة الكثيرة أنا أخاصمها: ﴿ واتل عليهم نبأ إبراهيم ﴿ إِذْ قَالَ لاَبِيهِ وقومه ما تعبدون ﴿ قَالُوا نَعبد أَصناماً فَنظل لها عاكفين ﴿ قَالَ هُلَ يَسْمَعُونَكُم إِذْ تَدْعُونَ ﴿ أَوْ يَنْفُعُونَكُم أُو يَضْرُون ﴾ قالُوا بل وجدنا آباءنا كذلك يفعلون ﴿ قال أفرأيتم ما كنتم تعبدون ﴿ أنتم وآباؤكم الأقدمون ﴿ فإنهم عدو لى إلا رب العالمين ﴿ الذي خلقني فهو يهدين ﴿ والذي هو يطعمني ويسقين ﴿ وإذا مرضت فهو يشفين ﴿ والذي أَطمع أَن يغفر لى خطيئتي يوم الدين ﴿ رب هب لي حكماً وألحقني بالصالحين ﴿ واجعل لى لسان صدق في الآخرين ﴿ واجعلني من ورثة جنة النعيم ﴾ [الشعراء: ٦٩ \_ ٨٥].

هذا رسول الفطرة \_ جد نبينا محمد على \_ يعرض الإيمان عرضاً فطرياً ، وما يصد عن الإيمان إلا غبى أو مريض القلب والعقل .. فإبراهيم يُرسى منطق الفطرة ، ولذلك كان من أدعية النبى على التي علمها أصحابه : « أصبحنا على فطرة الإسلام وكلمة الإخلاص وسنة نبينا محمد على أسلام وكلمة الإخلاص وسنة نبينا محمد على أسلماً وما كان من المشركين » (١) .

فى قصص الأنبياء الذين جاءوا بعد إبراهيم وهم نوح وهود وصالح ولوط وشعيب نلمح عدة جمل تتكرر هى هى فى مطلع قصة كل نبى مع قومه وهى : ﴿ كذبت قوم نوح المرسلين ﴿ إِذْ قَالَ لَهُم أَخُوهُم نُوح أَلا تَقُونُ ﴿ إِنْ لَكُم رَسُولَ أُمِينَ ﴿ فَاتَقُوا الله وأطيعون ﴿ وَمَا أَسْتَلَكُم عَلِيهُ مِنْ أَجُرِ إِنْ أَجُرى إِلا على رب العالمين ﴾ [ الشعراء : ١٠٥ \_ ١٠٩ ] من أجر إن أجرى إلا على رب العالمين ﴾ [ الشعراء : ١٠٥ \_ ١٠٩ ] ما قاله نوح هو هو ما قاله هود لعاد وصالح لثمود ولوط لقرى المؤتفكة وشعيب لأصحاب مدين وأصحاب الأيكة .

وهذا يعطى فكرة بينة أن أنبياء الله يبلغون ويعلمون وينذرون

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد فى المسند ۲۳/۵ ، ۱۲۳/۵ والدارمى فى الاستئذان ــ باب ما يقول إذا أصبح ١٣٣/٢ والنسائى فى عمل اليوم والليلة ــ ذكر ما كان النبى عَيْظَةً يقوله إذا أصبح ص:١٣٣ والطبرانى فى الكبير ــ فى الدعاء . وقال فى صحيح الجامع (٤٦٧٤ ) : صحيح .

ويبشرون لا يبتغون من وراء كدحهم للأمم وتعليمهم للناس وهدايتهم للجماهير أجراً من أحد ولا مكانة عند أحد ، إنهم يرجون ما عند الله ويبتغون ما عند الله أن تكون نيتهم ويبتغون ما عند الله أن تكون نيتهم وجه الله وأن يكون هدفهم ما عنده وحده فيقول : « ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه » (١).

يعنى أن كل حريص على المال وعلى الدرجات ما يمكن أن يكون حرصه هذا عنصر سلامة لدينه وإيمانه ، بل سيكون هذا الحرص على المال والوجاهة مهلكاً لدينه ولإيمانه كما تهلك الذئاب الجائعة قطيع غنم أرسلت فيه .

ولذلك كان على لسان النبى عَلَيْكُ باستمرار لقومه: ﴿ قُلُ مَا سَأَلتُكُم مِن أَجِر فَهُو لَكُم إِنْ أَجِرَى إِلَّا عَلَى الله وَهُو عَلَى كُلُ شيء شهيد ﴾ [ سبأ : ٤٧ ] .

وبقيت من سورة الشعراء شروح لآيات الله في الأمم السابقة تستصحب مع النذير الخاتم عليه الصلاة والسلام لنا معها موعد .

والله ولى التوفيق ..

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

**\*\*\*** 

 <sup>(</sup>۱) رواه الترمذی فی الزهد ــ باب ۳۰ وقال : هذا حدیث حسن صحیح ۲٫۷۶ وأحمد ۲٫۳۵۶ ،
 ۲۰ والدارمی فی الرقاق ــ باب ما ذئبان جائعان ۴۹٤/۲ وأبو یعلی وابن حبان . وقال فی صحیح الجامع ( ۵۲۲۰ ) : صحیح .

# الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين.

وأشهد أن محمداً رسول الله خاتم النبيين وإمام المرسلين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فإن علينا معشر الدعاة إلى الله أن ننصف الإسلام وأن نعرض حقيقته وضيئة لامعة لا يعيبها عيب ولا يشينها شيء .

الإسلام هو شرعة الله التى توسطت ما يدعو إليه المتطرفون من يمين أو يسار ، وكما يخرج اللبن من بين فرث ودم لبناً خالصاً سائغاً للشاربين فكذلك شرعة الإسلام ما بين المغالين أقصى اليمين أو المغالين أقصى اليسار إن صح التعبير .

فإن الإسلام دين يعرض نفسه وحقائقه وفضائله وخيراته للأمم التى تأخذ به عرضاً ينبغى أن يقوم الدعاة إلى الله بتجليته حتى لا يختلط به ادعاء هؤلاء أو ادعاء أولئك .

قرأت أن نحو خمسمائة سجين قتلوا فى سجون ( إيران ) فى ظل مَلِك مسلم !! .

وقرأت أن هناك إقطاعاً طائشاً أحمق في ( المغرب ) !! .

وقرأت أيضاً : أن الذين يقاومون الملك الجائر هنا والملك الجائر هناك يساريون لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر !! .

فقلت في نفسي : كلا الطرفين لا يستحق مني تأييداً ولا تكريماً :

الذى يدعى الإيمان وبه يملك السحت وبه يقتل الأحرار وبه يؤخر الشعوب كاذب في دعوى الإيمان ، كاذب في نسبته إلى النبي عَلِيْتُهُمْ .

والذى يعرض الحرية أو ما يسميه بالعدالة الاجتماعية وهو متحلل من قيود الإسلام متجهم لهدايات الوحى ولوصايا الأنبياء ملخصة أدق تلخيص وأجمله فى الدرر التى ألقاها علينا صاحب الرسالة العظمى قرآناً كريماً وسنة خاتمة الذى يريد عدالة اجتماعية وهو مخاصم للنبى عَلَيْتُهُ ورسالته فهو كذاب دجال .

كلا الفريقين عدوٌ لى ، والذى أعرفه: دين أتى بعبادة الله وحده وبتحرير الناس على سواء ، الذى أعرفه: دين يقول حاكمه: (أطيعونى ما أطعت الله ورسوله فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لى عليكم) (١).

ومعنى هذا أن الرباط بين الحاكم والمحكوم من جهة وبين الله جل جلاله من جهة هو الدين ، نلتقى عليه حاكماً ومحكوماً .

أما أن يجيىء حاكم \_ باسم الدين \_ ليلتهم الدنيا والآخرة فهو كاذب ولو ادعى أنه ابن النبى عَلِيْكُم ، وأما أن تجيىء شعوب تستمع إلى دعاة حُمق يقولون: إن التحرر عن طريق البعد عن الدين فهذا هو الضلال المبين .

علينا أن نعرض الإسلام لا كما يفهمه الملوك وأذنابهم وحواشيهم أو حكام الجور ومن يخبط معهم ومن يحطب في حبالهم هؤلاء جميعاً ليسوا من الإسلام في شيء ، والذين يتصايحون برفع المستوى الاقتصادى وما إلى ذلك هؤلاء وأولئك كذبة .

الإسلام خط وسط ، جمع فى كتابه وسنته بين ما لله من حقوق لا يجوز أن تنسى أبداً وبين ما شرع الله للكادحين وأصحاب الأموال من حقوق لو عرفوها والتزموها ماكان هنالك تظالم ولا كان هنالك كفران ولا كان هنالك داع إلى الإلحاد يستجلب من شرق أو غرب .

 <sup>(</sup>۱) جزء من خطبة لأبى بكر رضى الله عنه ذكرها ابن كثير فى البداية والنهاية وقال : هذا إسناد صحيح ٣٠١/٦ .

أيها المسلمون: اعرفوا دينكم ، وخذوا الحق من مصادره لا من ألسنة الكاذبين المرتزقة ممن يعملون هنا أو هناك للملوك أو لأعداء الملوك من الشيوعيين .

الحق مع الإسلام وحده ، مع نبيه عَلَيْكُ وصحابته رضى الله عنهم والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قَلُوبِنَا غَلاَ لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمَرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذِي الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَّ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغِي يَعْظُكُمْ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [ النحل: ٩٠ ] . الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم العلكم تذكرون الله النحل المحلقة المحلقة

## بِسَاءُ الأُمْسَمُ

### خطبة عيد الأضحى المبارك بمسجد السيدة زينب رضى الله عنها بالقاهرة سنة ١٤٠٦ هـ

الحمد لله حمداً مضاعف الشكر والثناء والتمجيد : ﴿ وقل الحمد لله الله عن الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولى من الذل وكبره تكبيراً ﴾ [ الإسراء : ١١١ ] .

الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر ما قامت بربها الأشياء وسبّحت بحمده الأرض والسماء . الله أكبر ما بقى العالم أجمع محكوماً بأسمائه الحسنى وصفاته العلى ، فما من شيء إلا وهو خالقه ، وما من أمر إلا وهو مدبره ، ولا من خير إلا وهو سائقه ، ولا من فضل إلا وهو رازقه ، ولا من نور إلا وهو مَشْرقه ، سبحانك ربنا ولك الحمد كما تحب وترضى .

الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . سبحانك ربنا أنت التواب سبقت رحمتك غضبك ، وأنت الودود لا تَكْسِر خاطراً لامرىء وقف ببابك ولاذ بجنابك ، وأنت القدير لا يعجزك شيء في السموات ولا في الأرض ، وأنت الغنى لا تنفد خزائنك ، وأنت الواسع : الملكوت الرحب جزء من خلقك الفخم الضخم ، سبحانك لا نحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك .

الله أكبر . ما بقيت الأدلة تتجدد على مر الزمن شاهدة بأن القرآن حق وأن محمداً على الله الله العظيم حق ، لقد قلت وأنت المصدوق الصادق : ﴿ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ﴾ [ فصلت : ٥٣ ] .

وتمر القرون بعد القرون والعصور بعد العصور لتُشْهد الناس على أنه ليس بعد التوحيد عقيدة ، ولا بعد الإسلام شريعة ، ولا بعد محمد عيسية نبوة ، ولا بعد هدیه هدی ، ولا بعد البصائر التی أنارت العالمین شیء یستنیر به العالمون .

الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر .وإن ضاق بالتكبير من ضاق من أهل الإلحاد والظلمة ، ولكننا نكبر ربنا ونحمده ولو كره الكافرون ، سوف نعبد الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون .

إن هناك أناساً أحبوا شركهم واستلذوا ضلالهم ، وكما قال ربنا : ﴿ وَمَنَ النَّاسِ مَنَ يَتَخَذُ مَنَ دُونَ اللَّهَ أَنْدَاداً يَحْبُونَهُم كَحْبُ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمنوا أشد حباً لله ﴾ [ البقرة : ١٦٥ ] .

بهذا الحب الأشد سوف يهزم الحق بالباطل ، وسوف يمضى على طريقه المستقيم فلا ينتهى له نشاط دون الجنة التي عرضها السموات والأرض .

الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر ، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد ، يحيى ويميت وهو على كل شيء قدير .

ونشهد أن محمداً رسول الله ، خيرتُه من خلقه ، قمة العباد ، الإنسان الأول في الوجود شرفاً وإقداماً وكرماً وإعزازاً لأمر ربه وتمسكاً به حتى أتاه اليقين ، نعم هو الإنسان الأول الذي أجرى الله على لسانه : ﴿ قُلْ إِنْ صلاتى ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين ﴿ لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ [ الأنعام : ١٦٢ ، ١٦٣ ] . إنه المسلم الأول الذي تبقى هدايته في أرض الله إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، لا يزهد فيها إلا هالك ، ولا يزيغ عنها إلا زائغ .

صلوات الله وسلامه على نبيه المصطفى ، ونحن على هذه الشهادة لله بالوحدانية ولنبيه بالرسالة باقون أبداً ، عليها نحيا ، وعليها نموت ، وفى سبيلها نجاهد ، وعليها نلقى الله : ﴿ وقل للذين لا يؤمنون اعملوا على مكانتكم إنا عاملون ﴿ وانتظروا إنا منتظرون ﴿ والله غيب السموات والأرض وإليه يرجع الأمر كله فاعبده وتوكل عليه وما ربك بغافل عما تعملون ﴾ [ هود : ١٢١ – ١٢٣] .

#### أما بعد :

فإن الأعياد في الإسلام ليست أسواق طعام وشراب ، وليست ميادين لهو ولعب ، إن الأعياد في حضارتنا ارتبطت بذكريات عزيزة وقيم غالية ، العيد الأول ارتبط بالشهر الذي يصوم الناس فيه ونزل القرآن الكريم فيه ، والعيد الكبير ارتبط باكتال الوحى في الأعم الأغلب ، ارتبط باكتال الدين اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً أن المائدة : ٣] ربما يكون اكتال الدين – على ظاهره – تمام القرآن الكريم ، وهذا صحيح ، فإن القرآن الكريم ظل ينزل به الوحى المبارك نحو ربع قرن ، وانتهى مع اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً أن وإن كان أهل الحديث يرون عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً أن وإن كان أهل الحديث يرون أن سورة النصر نزلت بعد ذلك تنعى النبي عيالة أجله ، وأن آخر آية نزلت في واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون أن البقرة : ٢٨١] .

ليكن ، فاكتمال الدين تم مع هذا العيد الكبير ، لكن الأمر الذي ينبغي أن يعرفه المسلمون أناكتمال الدين نظرياً صحبه اكتمال البيئة التي تُصدِّره لأرجاء العالم ، فالنبي عَيِّلِيَّهُ ما ترك جزيرة العرب إلا بعد أن ربي جيلًا من الحلق هو أزكي ما عرفت أقطار الشرق والغرب ، وأنقى الناس ضمائر ، وأصحهم عقولًا ، هذا النبي الكريم عَيِّلِيَّهُ ربي الجيل الذي حمل الرسالة بعده للعالمين ، وكان بتضحيته وأخلاقه ونشاطه وشجاعته هو الذي نقل الإسلام من جزيرة العرب لكي يستقر في القارات الخمس ، ولا يزال الإسلام ينطلق مادة وعدداً إلى الآن ، ومع المحاولات الرهيبة لوقف المد الإسلامي فإن الإحصاءات الصحيحة التي نذكرها مراغمين بها مزوري الإحصاءات أن عدد المسلمين الآن ربع سكان الكرة الأرضية ، ففي كل أربعة أن عدد المسلمين الآن ربع سكان الكرة الأرضية ، ففي كل أربعة أشخاص يسكنون هذه الأرض رجل ينتمي إلى الإسلام ، لكن هذا الانتماء عليه وأن نتعاون فيه وأن نتجمع لنبلغ أهدافه ونصل إلى نهاياته .

### أيها الإخوة :

يشير العيد الذي نحتفل به الآن إلى خُلُقٍ كوَّنه النبي عَلَيْتُكُم في الأمة ، وهو خلق لابد منه لتكوين كل جماعة وتصحيح كل نهضة وإنجاح كل حركة ، وهو خلق الصبر .

إن طبيعة الحياة التي نحياها أنها اختبار مزعج موجع ، قد يكون اختباراً بالبأساء \_ الأزمات الاقتصادية \_ وقد يكون اختباراً بالضراء ، وقد يكون اختباراً بالناس ، يُختبر الإنسان بأخيه الإنسان ، يُختبر الحاكم بالشعب ، والشعب بالحاكم ﴿ وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبرون وكان ربك بصيراً ﴾ [ الفرقان : ٢٠] .

إن هذا الاختبار لابد منه لدعم الرجولات وإنشاء البطولات ، فإن مواطن الراحة لا تصنع رجولة ، والرخاء الموصول لا يكون معدناً صلباً ، يقول أحد رؤساء الولايات المتحدة الأمريكية : لا تسأل الله أن يخفف حملك ولكن اسأل الله أن يقوى ظهرك . إن خفة الحمل شأن الأطفال ، أما الذي ينهض بالأحمال الثقال ويتحمل الأعباء الشداد فهم الرجال ، وعندما تغلب طبائع الناس في حب الراحة والاستجمام يجيء الوحي الأعلى لينبههم إلى الحقيقة التي يريدون تجاوزها والبعد عنها فيقول الله تعالى للمسلمين : ﴿ أُم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراء وزلزلوا حتى يقول الرسول والذين آمنوا معه متى نصر الله ألا إن نصر الله قريب ﴾ [ البقرة : ٢١٤ ] .

وهذا الاختبار ليس اختباراً سهلًا ، إنه يظل مراحل من الزمان والمكان حتى تكاد الأرواح تزهق ، يضرب القرآن الكريم المثل لذلك في أماكن كثيرة .

فى قصة إبراهيم مع ابنه إسماعيل ، ولا نعرج عليها لأنكم تحفظونها . وفى قصة بنى إسرائيل عندما طاردهم فرعون وخرج بقومه وراءهم وهم هاربون من ظلمه ، كان بنو إسرائيل يشعرون أنه إذا أدركهم فرعون هلكوا وكان بطشه بهم شديداً ونكاله لعيناً ، ولكن فرعون بحيشه ظل يتعقب بنى إسرائيل الهاربين حتى كاد يلحق بهم ، وشعر بنو إسرائيل بهذا ﴿ فلما تراءى الجمعان قال أصحاب موسى إنا لمدركون \* قال كلا إن معى ربى سيهدين \* فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم \* وأزلفنا ثم الآخرين \* وأنحينا موسى ومن معه أجمعين \* ثم أغرقنا الآخرين ﴾ [الشعراء: ١٦ – ٦٦].

وانتهت قصة البطش وأسطورة الألوهية الكاذبة ، وكم حكت الأرض من مصارع للظلمة ، وكم سجل التاريخ من مآس لمن غالبوا الله فغلبهم وقاوموه فهزمهم ، وانتهى الأمر إلى من قال عن نفسه : ﴿ أَلَا إِلَى الله تصيرالأمور ﴾ [ الشورى : ٥٣ ] .

لقد كون النبى عَلَيْكُ جيشاً من المسلمين الأولين كانوا رجالًا ونساءً بنين وبنات مؤمنين بربهم إيماناً حسناً واثقين منه ثقة بالغة ، ولذلك انتصروا وفرضوا أنفسهم على العالمين ، كانوا قبل الإسلام العالم الثالث \_ بتعبير عصرنا \_ وبعد الإسلام أصبحت الأمة الإسلامية هي العالم الأول : ﴿ وأورثنا القوم الذين كانوا يستضعفون مشارق الأرض ومغاربها التي باركنا فيها ﴾ [ الأعراف : ١٣٧ ] .

هنا نتساءل : كم من الزمن يحتاج إليه هذا التغير أو هذا التحول ؟ يجب أن نعلم أن الزمن جزء من العلاج ، وأن من المستحيل أن تبلغ مناك بين عشية وضحاها إذا كان قدر الله أن هذه الأماني لا تتحقق إلا خلال السنين الطوال ، وقد اختلف علماء الاجتماع فقال بعضهم : يمكن أن تتكون أمة خلال أربعين سنة ، ولعلهم نظروا في هذا إلى ما حكاه القرآن الكريم عن بني إسرائيل عندما رفضوا أن يدخلوا الأرض المقدسة : ﴿ قال فإنها محرمة عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض فلا تأس على القوم الفاسقين ﴾ عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض فلا تأس على القوم الفاسقين ﴾ المائدة : ٢٦].

قال العلماء: خلال أربعين سنة هلكت الأجيال الجبانة وذهب الخانعون الذين يستحبون الذل ويرتضون الدنية ، ذهب هؤلاء ونشطت أجيال أخرى قادها يوشع لكى تدخل الأرض المقدسة .

قال العلماء : أربعون سنة يمكن أن تكون فترة تغيير لتحول المجتمع من الفوضي إلى النظام ،ومن الفرقة إلى الوحدة إلى غير ذلك .

لكن المعروف أن نبينا عليه الصلاة والسلام كوَّن الأمة \_ التي هي خير أمة خرجت للناس \_ خلال ثلاث وعشرين سنة !! .

قالوا: لكن هذه إمكانات محمد عَيْضَة الرجل الذى أوتى من طيبة النفس ونقاء القلب وذكاء العقل ونور البصيرة ما سكبه فى نفوس مَنْ حوله من أصحابه فإذا هم يتحولون إلى فرسان بالنهار ورهبان بالليل وإذا هم يتحولون ألى فرسان بالنهار ورهبان بالليل وإذا هم يتحولون ألى خلق آخر .

والحقيقة أن الزمن الذى تتكون فيه أمة إنما يرجع طولًا وقصراً إلى مقدار الجهد الذى تبذله هذه الأمة شعباً وحكومة كى تنتقل من الظلمات إلى النور .

إن الشعب هو الحكومة والحكومة هي الشعب ، إننا لانريد أن نَفْرِق بين الجسم والروح ، إننا نريد أن نقول للناس : يوم يعرف كل امرىء ما عليه بأمانة ويؤديه بثقة وقدرة فإنه يصل إلى غايته ، وهو الذي يحدد الوقت بنشاطه أو تكاسله .

إن الأمم لا تُخلق بالأوهام ، إن الأمم لا تُخلق بالخيال ، إن الأمم لا تُخلق بالأكاذيب ، إذا أردت أن تبنى قصراً مشيداً شاهقاً فإنك تأتى بأقوى ما فى الأرض من مواد حتى تبنيه ، كذلك الأمم ، إنما تبنى بالأخلاق ، وفى بيئتنا لا أخلاق دون عقيدة ، فيوم يتوافق الشعب والحكومة معاً على أن العقيدة والأخلاق والقيم الرفيعة والتقاليد الراشدة هى شرايين الحياة فى كيان جسم يريد أن ينطلق فإننا واصلون إلى غاية فى أقرب وقت .

لكن الإيمان \_ فيما أرى \_ تحول إلى كلام أ، الإيمان أخلاق أساسها بالنسبة إلى الله : الصبر والشكر والتوكل والحب والخوف والرجاء والورع والتوبة ، هذه مراحل تجعل صلات الناس بربهم نابضة بالقوة وليست خركة شبح عديم الحياة ، هذه أخلاق المؤمنين مع الله فهم قانتون مخبتون خاشعون ، هكذا كان سلفنا \_ حكومة وشعباً \_ موصولًا بالله .

يقول علماء الحديث: (كان عمر رضى الله عنه يكبر فى قبته بمنى فيسمعه أهل المسجد فيكبرون ويكبر أهل الأسواق حتى ترتج منى تكبيراً ) (١) فإذا أنت أمام دولة وأمة تتعاون كلها على أن الكبرياء لله، والعظمة لله، والركوع والسجود لله، والإخبات والتوكل على الله، والاستمداد والاستلهام من الله!!

إن أمتنا أمة التوحيد ، وهذا التوحيد يجعلها تحسن العبادة ، وترفض أن يكون في الأرض جبروت أو ملكوت لغير الواحد القهار : ﴿ إِنْ كُلُّ مَنْ فَي السَّمُواتِ وَالأَرْضِ إِلَا آتَى الرحمن عبداً ﴿ لقد أحصاهم وعدهم عداً ﴿ وكلهم آتيهم يوم القيامة فرداً ﴾ [ مريم : ٩٣ \_ ٩٠ ) .

ثم هناك بعد ذلك الأخلاق بين الناس بعضهم والبعض الآخر ، هذه الأخلاق التي عدَّها صاحب السنة المشرفة أركان الإيمان ، وعدَّ انعدامها أركان النفاق : « أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها : إذا أؤتمن خان ، وإذا حدث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر » (٢) .

بهذه العقائد والأخلاق ، ثم بالأمانة فى كل منصب يتولاه الإنسان تبنى الأمم ، ولنتدبر قول نبينا عليه الصلاة والسلام :

<sup>(</sup>١) رواه البخارى في العيدين ـ باب التكبير أيام منى ٢٥/٢ .

 <sup>(</sup>٢) رواه البخارى في الإيمان \_ باب علامة المنافق ١٥/١ ومسلم في الإيمان \_ باب بيان خصال
 المنافق ٥٦/١ .

« ما من أمير عشرة إلا يؤتى به مغلولًا يوم القيامة حتى يفكه العدل أو يوبقه الجور » (١) .

وجاء في الحديث أيضاً : « إنه لا قُدّست أمة لا يأخذ الضعيف فيها حقه غيرُ مُتَعْتَع » (٢) .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

4

 <sup>(</sup>١) رواه البزار والطبراني في الأوسط ورجال البزار رجال الصحيح كذا في الترغيب والترهيب
 ١٣٩/٣ وقال في صحيح الجامع الصغير ( ٥٦٩٥ ) : صحيح .

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجة فى الصدقات \_ باب لصاحب الحق سلطان . وإسناده صحيح ۸۱۰/۲
 ومعنى متعتع : أى من غير أن يصيبه أذى يقلقه أو يزعجه .

## الخطبذالت انيذ

الحمد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين ، وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعــــد:

فإن ديننا واضح ، أساسه كتاب كريم وسنة مطهرة ، والحقيقة أنى رأيت أمتنا \_ وأنا أطوف فى العالم قريبه وبعيده \_ محبة لدينها حريصة عليه ، واستيقنت من أن الصحوة الإسلامية حق ، أحسست بذلك وأنا على شواطىء الأطلسى ، وأنا عند شواطىء الهندى فى باكستان وسريلانكا ، وكنت أحس هذا المعنى وأنا أعانق قائد جيش المسلمين فى مورو فى الفلبين الذين يستميتون لعمل دولة إسلامية تحمى بيضتهم وتصون حقوقهم وتمنع طغيان الطاغين الذى نال كثيراً منهم .

#### أيها الإخـــوة :

أخوة الإسلام رحبة لا تعرف قطراً ولا حداً ، كان للسيد محمد رشيد رضا رحمه الله أم ـ لعلها تشبه المصريين في تلمسهم للنكتة ـ عندما ترى ابنها يستيقظ في الصباح وهو منقبض أو مكتئب تقول له : مالك حزيناً أمات مسلم في الصين فأنت حزين من أجل ذلك ؟! .

إن الرجل كان يحمل آلام المسلمين حيث كانوا ، وتلك طبيعة الإسلام ، لكنى وجدت هذه النهضة أو هذه الصحوة تمضى فى طريقها ببطء شديد ، إنها موجودة ولن تختفى أبداً لأن الذى قال : ﴿ إِنَا نَحْنُ نُولِنَا الذَّكُر وَإِنَا لَهُ خَافَظُونَ ﴾ [ الحجر : ٩ ] لا يحفظ الذكر حبراً على ورق ، لا يحفظ الذكر أصواتاً مسجلة ، وإنما يحفظ الذكر بأمم تعمل له وتجاهد فى سبيله ، فأنا أعلم أن الأمة الإسلامية قد تعتل ولكن

مهما برَّحت بها العلة فلن تموت وسُترزق الأساة والدعاة والهداة الذين يَمْهدُون لها الطريق ويصلون بها إلى الغاية إن شاء الله .

من أسباب بطء الحركة الإسلامية أو الصحوة الإسلامية في أيامنا الأخيرة أن عدداً كبيراً من المنتمين إليها كانت لهم أصوات أكثر من اللازم، كان لهم صياح لا يؤيده العقل، فما الذي حدث ؟ شعر بهم خصومهم فضاعفوا الاستعداد لكبحهم وأعدوا قُويً كثيرة للنيل منهم، ماذا عليكم يا أصحاب الصحوة الإسلامية لو لذتم بالصمت، صابروا الأيام، كافحوا الرغبة في الكلام.

أنا جئت من الجزائر ، وكان هناك شباب يدخل فى الدعوة فى الصباح وبعد يوم أو يومين يجيئنى وقد وضع خطة لإعلان الحرب على الاتحاد السوفيتى !! أقول له : ويحك ، اجعل الإسلام فى بيتك أولًا ، ثم فى حارتك ، ثم فى الشارع ، ثم فى البلد ، ثم فى الدولة ، ثم فكر فى أن تدعو الناس ودليلك على صدقك حالتك الحسنة وإنتاجك الجيد ، أراد أن يكابرنى \_ قلت له : ويحك ، إنه لما كان المستعمرون هنا كان الهكتار من الأرض \_ يشبه فدانين \_ ينتج خمسة وثلاثين قنطاراً ، وهو الآن ينتج سبعة قناطير !! .

إن وجهى يَسْوَدُّ عندما أرى العمل يخرج من بين أصابع الكافر كاملًا مجوداً وجيهاً ، فإذا خرج من بين أيديكم خرج ناقصاً أو مشوهاً أو سيىء العرض!! .

علام تستعجل؟ ابن نفسك بالإيمان والأخلاق؟ اجعل الشارع مسلماً ، اجعل البيت مسلماً ، انصح الحاكم ، إنك مكلف من ربك بأن تحسن الكلام حتى مع أدعياء الألوهية لكى لا يكون لهم عند الله عذر .

#### أيها الإخــوة :

إن هناك أقداراً مرسومة تسير بها الأمم والشعوب ، هناك قوانين إلهية لا تتخلف لقوله تعالى : ﴿ إِن ينصركم الله فلا غالب لكم وإن يخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده ﴾ [آل عمران: ١٦٠] وقوله تعالى: ﴿ إِن الله لا يصلح عمل المفسدين ﴿ ويحق الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون ﴾ [يونس: ٨١ ، ٨٢] وقوله تعالى: ﴿ وقال الذين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا أو لتعودن في ملتنا فأوحى إليهم ربهم لنهلكن الظالمين ﴿ ولنسكننكم الأرض من بعدهم ذلك لمن خاف مقامى وخاف وعيد ﴾ [إبراهيم: الأرض من بعدهم ذلك لمن خاف مقامى وخاف وعيد ﴾ [إبراهيم: ١٤ ].

إن أمتنا حاجة وهي تمد يدها إلى ربها لينصرها أن تقيم أحكامه في البيت وفي الشارع وفي الدولة وفي الديوان وفي كل مكان ، إننا مكلفون أن ننفذ أحكام الله في بيوتنا ، الحكم بما أنزل الله مطلوب من الشعب ومن الدولة ، مطلوب من التاجر ألا يغش ، ومطلوب من الدولة ألا تفضل حكماً استعمارياً مجلوباً مع الاستعمار على حكم نزل به كتاب الله وجاءت به سنة رسول الله على الحكومة والشعب يتعاونان معاً على أداء حق الله وعلى بلوغ الأمل الذي نصحُ به من علة ونكثر به من قلة ونعتز به من ذلة .

اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الذِّينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلُ فَى قُلُوبِنَا عَلَا للذَّينَ آمنوا رَبِنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

\*\* \* \*

### نَظُرَاتُ فِي سُمُورَةِ "الْـُرُّومُرَّ خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعسد:

فخطبتنا اليوم حول سورة الروم ، نلقى نظرة عامة عليها داعين الله سبحانه وتعالى أن نستفيد مما أودع فيها من هدايات وما بث فيها من عبر .

سبق أن قلنا: إن هذه السورة نزلت فى مكة المكرمة قبل الهجرة النبوية ببضع سنين وأن صدر السورة تحدث عن الهزيمة التى سحقت الروم أمام الفرس ثم تنبأ أن أولئك الأروام بعد هزيمتهم سوف ينتصرون . وكان جديراً بالتاريخ الصليبي أن يحتفى بهذه النبوءة ، وأن يتحدث عنها ، ولكنه حاول تحريف الكلم عن مواضعه ، وأن يغض من شأن النبوءة التى صدقتها الأيام وكشفت أن صاحبها ما تحدث بها إلا ملهماً من رب العالمين عن طريق الروح الأمين .

نتجاوز هذه النبوءة لنتحدث عن السورة نفسها ، وأول السورة أشار

إلى أمر يعنينا نحن الآن ، فإن العرب كانوا أمة ضعيفة يوم كان الروم والفرس يملكون أزمَّة الدنيا ، والضعيف أحياناً يلتمس لنفسه وجاهة عندما يتعلق بجبهة أو بأخرى ، ويظن أن تبعيته لأحد الأقوياء تعطيه فضلًا من مكانة ، وهذا جهل كبير ، لنفرض أن المجوسية انتصرت فى فارس فهل انتصار المجوسية فى فارس يعطى الوثنية العربية قوة أو يرد باطلها حقاً ؟ كلا . ما قيمة هذا الانتصار ؟ لا قيمة له . ولنفرض أن النصرانية انهزمت فى بلاد الروم – وعلى يد أتباعها – فهل يضير ذلك المسلمين أو يرد حقهم باطل ؟ كلا . لا يضير ذلك دعاة التوحيد ولا ينال من حماسهم لدينهم وإخلاصهم لربهم .

لكن بعض الضعاف له مع الأقوياء المنتصرين في العالم تصرفات وتعلقات وتعليقات يجب أن نلقى عليها ضوءاً ، يجب أن يعلم الضعاف أنهم إن أرادوالأنفسهم مكانة فذلك عن طريق خصائصهم وتنميتها ، وعن طريق رسالتهم والوفاء لها ، أما أن تكون الأمم الضعيفة ذنباً لإحدى الجبهتين فذلك لا يعطيها مكانة أبداً .

عندما تقدم الألمان ناحية الإسكندرية في الحرب العالمية الثانية استمعنا إلى بعض الأصوات الطائشة تقول: تقدم يا روميل (١)!! فلنفرض أنه تقدم فماذا سيصنع إلا أنه سيحرق الحرث والنسل؟ والذين كانوا يكرهون الاستعمار البريطاني ويميلون إلى مهادنة زبانيته أكان هذا الميل يشرف أمتهم أو يعطيهم شيئاً من القدرة على المستقبل؟ كلا .

من أخطاء الضعاف هذا التعلق الغريب بالقوة المتصارعة في العالم ، ولعل بعضهم يحسب أن صراع الأقوياء ينفع الضعاف ، إن صراع الأقوياء قد يكون عاملًا ثانوياً في انتفاع الضعاف بما قد يقع ، لكن الحقيقة الأصيلة في القضية كلها أن صراع الأقوياء لا يهب الضعاف قوة وأن العرب أو

 <sup>(</sup>۱) عسكرى ألمانى من أشهر قواد الحرب العالمية الثانية ، وهو فيلد مرشال أروين روميل ، ولد بإقليم
 سوابيا ۱۸۹۱ وتوفى متأثراً بجراح من أثر انفجار قنبلة فى ۱۶ أكتوبر ۱۹۶۶ م .

المسلمين عموماً ما ينفعهم أن تتقاتل الجبهتان في العالم إذا بقوا هم خونة لرسالتهم أو ضعاف التعلق بها أو قليلي الاستفادة منها ، فلو فنيت القوتان المتنازعتان على امتلاك الأرض وبقى المسلمون لا يفهمون من دينهم إلا صوراً لا حقيقة لها فإن صراع الأقوياء لا يشرف الضعاف ولا يقدمهم خطوة إلى الأمام ، إنك وحدك \_ أيها الضعيف \_ الذي تملك أن تقوى يوم تحسن العمل ويوم تخطو إلى الأمام بقوتك الخاصة ، ولعل ذلك ما أشارت إليه الآية الكريمة وهي تعلق على ما كان بين الروم والفرس :

﴿ أَلَمْ مَ غلبت الروم ﴿ فَى أَدَى الأَرْضِ وَهُم مَن بعد غلبهم سيغلبون ﴿ فَى بضع سنين لله الأَمْرِ مَن قبل وَمَن بعد ويومئذ يفرح الله منون ﴿ بنصر الله ينصر من يشاء وهو العزيز الرحيم ﴿ وعد الله لا يخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴿ يعلمون ﴿ الفسهم ماخلق الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ﴿ أَو لَمْ يَتَفَكُرُوا فَى أَنفسهم ماخلق الله السموات والأرض وما بينهما إلا بالحق وأجل مسمى وإن كثيراً من الناس بلقاء ربهم لكافرون ﴿ أَو لَمْ يسيروا فَى الأَرْض فِينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا أشد منهم قوة وأثاروا الأرض وعمروها أكثر عمروها وجاءتهم رسلهم بالبينات فما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴿ ثُم كان عاقبة الذين أساءوا السوآى أن كذبوا بآيات أنفسهم يظلمون ﴿ ثُم كان عاقبة الذين أساءوا السوآى أن كذبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزئون ﴾ [الروم: ١٠٠١].

إن حضارات كثيرة حكمت العالم ومدنيات شتى تقلبت على هذه الدنيا ، ولكن تاريخ الحضارات المنقرضة أو المزدهرة وهذه الدنيا التى نعيش في ظلها ،كل هذا ينطق بأن ما عدا الله باطل وأن ما عدا الحق سخف فدلكم الله ربكم الحق فماذا بعد الحق إلا الضلال فأني تصرفون الله يونس: ٣٢] .

ولذلك جاءت سورة الروم بعد أن حقرت علم الأقوياء بهذه الدنيا تنب إلى أن هؤلاء الضعاف في جزيرة العرب يستطيعون أن يقودوا حضارة جديدة أساسها أن تعرف ربك وَرِفْدَهُ (١)ومجده ثم تكون هذه المعرفة سبباً في أن تسبح بحمده وأن تنوه بمجده .

<sup>(</sup>١) الرفد : العطاء والصلة .

ولذلك تحدثت سورة الروم عن الله جل جلاله الحديث السهل الذى لا يعرف تعقيدات الفلاسفة ولا غموض المتكلمين :

﴿ الله الذي يبدأ الحلق ثم يعيده ثم إليه ترجعون ﴾ [ الروم :
 ١١ ] .

الله الذى خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم ثم يحييكم هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء سبحانه وتعالى عما يشركون ها الروم: ٤٠].

﴿ الله الذي يرسل الرياح فتثير سحاباً فيبسطه في السماء كيف
 يشاء ويجعله كسفاً فترى الودق يخرج من خلاله ﴾ [ الروم : ٤٨ ] .

﴿الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة يخلق ما يشاء وهو العليم القدير ﴾ [ الروم : ٥٤] .

وذكرُت السورة ست آيات متعاقبة تبدأ كل آية بتوجيه النظر إلى بعض آيات الله :

أول.هذه الآيات :

 « ومن آیاته أن خلقكم من تراب ثم إذا أنتم بشر تنتشرون 
 » ( الروم : ۲۰ ] .

كُوْم من التراب الهامد الجامد تلمسه أصابع القدرة فإذا هو يتحول إلى فواكه وإلى حبوب تلمسها أصابع القدرة فإذا هما يتحولان فى جسد الإنسان إلى خلايا حية تبنى اللحم والعظم وتشد الأعصاب وتنشىء الأعاجيب فى هذا الكيان ، ثم يتحول الإنسان بالقدرة العليا إلى كائن يجرى فى القارات الخمس ثم تبلغ به القدرة إلى أن يحاول الوصول إلى الكواكب الأخرى !! .

من الذي جعل حفنة من التراب \_ تلوث راحة اليد \_ تتحول إلى إنسان ذكى قوى عبقرى مكلف يختار لنفسه ويتجبر أحياناً فيكون فرعون

ويتواضع أحياناً فيكون إنساناً كريماً ؟ .

إنه الله : ﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ أَنْ خَلَقَكُمْ مَنْ تَرَابُ ثُمْ إِذَا أَنْتُمْ بَشْرِ تنتشرون ﴾ [ الروم : ٢٠ ] .

آخر هذه الآيات الست : ﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ أَنْ تَقُومُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بأمره ثم إذا دعاكم دعوة من الأرض إذا أنتم تخرجون ﴾ [ الروم : ٢٥ ] .

هذه الآية تعطى معنى لابد من شرحه:

إن السيارة تشحن « بالبنزين » وتظل تدور آلاتها وتنطلق عجلاتها إلى أن ينفد الوقود فتتوقف .

إن المنبه تملؤه ثم في الوقت المعين يبدأ جرسه يدق ثم ينتهي الدق مع انتهاء الشحنة التي كانت فيه .

لكن هناك إنساناً يدور قلبه باستمرار ، تتحرك الرئتان باستمرار ، ينطلق هذا الإنسان عشرات السنين دون أن توجد أشياء \_ نلمسها \_ تمده ببقاء الروح في الجسد!! .

ما الروح ؟ ما علاقتها بهذه الأعضاء ؟ كيف تجعل القلب يدق ؟ كيف تجعل الصدر يمتلىء بالشهيق والزفير ؟ كيف تجرى الدم في العروق بسرعة كذا ميل في الساعة ؟ .

من يصنع هذا ؟ الله ! هو الخالق الآمر : ﴿ أَلَا لَهُ الْحَلَقُ وَالْأَمْرُ تبارك الله رب العالمين ﴾ [ الأعراف : ٥٤ ] .

وهنا فى سورة الروم يقول : ﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ أَنَ تَقُومُ السَمَاءُ وَالأَرْضُ بأمره ثم إذا دعاكم دعوة من الأرض إذا أنتم تخرجون ﴾ [ الروم : ٢٥ ] .

وبين الآيتين حديث عن المجتمع الصغير وهو الأسرة :

﴿ وَمَنَ آیاتَهُ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مَنَ أَنْفُسُكُمْ أَزُواجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ ینکم مودة ورحمة إن فی ذلك لآیات لقوم یتفکرون ﴾ [ الروم : ۲۱ ]

ثم حديث عن العالم الكبير:

﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ وَاخْتَلَافُ أَلْسَنَتُكُمُ وَأَلُوانَكُمُ اللَّهِ وَالْوَانِكُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَلَا اللَّهِ اللَّهِ أَلَا اللَّهِ اللَّهِ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلَا اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ مَنَامَكُمُ بَاللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَابْتَغَاؤُكُمْ مَنْ فَصْلُهُ إِنْ فَى ذَلْكُ لآيات لقوم يسمعون ﴾ [ الروم : ٢٣ ] .

﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ يَرِيكُمُ البَّرَقَ خُوفًا وَطَمَعًا وَيَنْزِلُ مَنَ السَّمَاءُ مَاءُ فيحيى به الأرض بعد موتها إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون ﴾ [ الروم : ٢٤ ] .

ثم جاءت آية أخرى منفردة وهي :

﴿ وَمَنَ آيَاتُهُ أَنَ يُرْسُلُ الرياحِ مَبْشُرَاتُ وَلَيْذَيْقُكُمُ مَنَ رَحْمَتُهُ ولتجرى الفلك بأمره ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ﴾ [ الروم : ٤٦ ] .

هل تحدث كتاب في الدنيا عن الله بمثل هذا الإشراق ؟ .

هل تحدث كتاب في الدنيا عن الله بمثل هذا التمجيد ؟ .

هِل تحدث كتاب في الدنيا عن الله بمثل هذا الوضوح ؟ .

الجواب : لا .. فكيف يتهم الإسلام بأنه كيت وكيت ؟ .

ما يوجد الآن فى القارات كلها كتاب تحمس للوحدانية وأحصى آيات الكمال والجمال وشرح ما ينبغى لله من ثناء وما يجيىء منه من عطاء كهذا القرآن !! .

هذا الدين هو دين الفطرة ، ولذلك جاء في هذه السورة :

﴿ فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التى فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [ الروم : ٣٠ ] .

ونبينا عَيِّ فَيْ مُو نبى الفطسرة ، ولسذلك كانت الفطسرة السليمسة هي

ما يدعو إليه ، وقد ضرب المثل لذلك منتزعاً من طبيعة البيئة التي يعيش العرب فيها .

« كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه كمثل البهيمة تُنتج البهيمة هل ترى فيها جدعاء » (١) .

هناك تغييرات تقع للفطرة بعد الولادة ، يجيىء البدوى في الصحراء فيقطع أذن البهيمة أو يرسم علامة معينة على جسمها ، وقد تكون هناك تغييرات للفطرة أساسها فساد الأبوين ، فالمفروض أن الولد يولد سليم العين والأذن ولكن إذا فسد الأب ومرض « بالزهرى » ـ لأنه استمرأ الزنا \_ فإن مرضه هذا لعنة تمتد منه إلى الجنين في بطن الأم ، فقد يولد أعمى ضائع البصر لأن الفطرة عدا عليها أب حقير مصاب بالزهرى !! .

ديننا يعود بالبشر إلى فطرتهم ، ولو أن إنساناً ولد فى جزيرة ليس فيها أحد ولم يتعلم من أحد شيئاً ما فكر أبداً إلا فى أن للكون رباً واحداً لا ثان ولا ثالث ولا أكثر ولا أقل !! .

وقد نبه القرآن إلى هذه الفطرة في آية أخرى :

﴿ وإذ أخذ ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين \* أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون \* وكذلك نفصل الآيات ولعلهم يرجعون ﴾ [الأعراف: ١٧٢]..

للعلماء في شرح هذه الآية طريقان :

<sup>(</sup>١) رواه البخارى فى الجنائز \_ باب ما قبل فى أولاد المشركين ١٢٥/٢ ومسلم فى القدر \_ باب معنى كل مولود يولد على الفطرة ٥٢/٨ وقوله : هل ترى فيها جدعاء : أى مقطوع الأذن ونقصان الأعضاء .

الأول يقول : إن الله \_ في عالم الذر \_ أخذ النفوس كلها وبسط عليها من أشعة جلاله وأخذ الميثاق أن تبقى موحدة له .

الثانى يقول: إن الآية تمثيل للطبيعة التى خلق الناس بها ونشئوا فى أرحامهم أمهاتهم عليها بل نشئوا فى أدوار تفكيرهم من الطفولة إلى اليفاعة عليها لولا ما يجىء من عوج البيئات الفاسدة ، ويقول هؤلاء: إن السؤال والجواب مثل قول العرب: قال الجدار للوتد لم تشقنى ؟ قال: سل من يدقنى !! .

ما قال الجدار شيئاً للوتد وما أجاب الوتد الجدار بشيء ، ولكن هذا مجرد تمثيل .

وأياً ما كان الأمر فنحن على ثقة من أن ديننا دين الفطرة ، وتطلع الإسلام إلى أن يستولى على الحياة العامة سببه أن أثر الحياة العامة في اعتدال الفطرة أو تشويهها خطير ، فإن العالم في أدواره الأولى كان يمكن أن يعيش عدد كبير منه بعيداً عن المجتمعات ، لكن الآن أصبحت للدول ضغوط هائلة على الأفراد ، ففي العالم الشيوعي حيث يقع نحو ألف وأربعمائة مليون من الخلق في ظل نظام يقول : « لا إله والحياة مادة » .. تتحرك جميع الإذاعات ووسائل الإعلام وتدخل مع الصورة في التليفزيون ومع الخبر في الراديو ومع القراءات والدوريات اليومية والأسبوعية والشهرية ومع الدراسات في الفصول والمدرجات ، مع هذا كله يُدرس الإلحاد .

فكون الإسلام عبادات ومعاملات أو عقيدة وشريعة سببه أن ترك الحياة العامة للفوضوية والجاهلية والنظم المنحلة يعتبر عدواناً على الفطرة .

فتطلع الإسلام إلى امتلاك الحياة العامة وإلى أن تكون الدولة بيده هذا أمر لابد منه ، ما بُدُّ من أن تكون الدولة لله وأن يكون توجيهها لله ، وأن تكون صدى لفطرة الإنسان لا حرباً على هذه الفطرة وانحرافاً بمقادها إلى مزالق الشيطان وأهواء الأبالسة .

وقد جاء حدیث ـ بعضه قدسی و بعضه نبوی ـ یشرح هذه الفطرة شرحاً مابُدٌ من أن نقف عنده قلیلًا أو كثیراً لأن بعض المتدینین یظن أن

التدين افتعال أو تكلف أو تزويق للظاهر ، والحديث هو :

« ألا إن ربى أمرنى أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني يومي هذا ، كل مال (١) نحلته عبداً حلال ، وإنى خلقت عبادى حنفاء كلهم ، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم (٢) عن دينهم ، وحرَّمتْ عليهم ما أحللت لهم ، وأمرتهم أن يشركوا بي مالم أنزل به سلطاناً ، وإن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم (٣) إلا بقايا من أهل الكتاب ، وقال : إنما بعثتك لأبتليك وأبتلي بك ، وأنزلت عليك كتاباً لا يغسله الماء تقرؤه نائماً ويقظان (٤) وإن الله أمرني أن أحرِّق قريشاً ، فقلت : رب إذن يَثْلَغُوا رأسي فيدعوه خُبْزَةً (٥) قال : استخرجهم كما استخرجوك ، واغزهم نُغُزك ، وأنفق فسننفق عليك ، وابعث جيشاً نبعث خمسة مثله ، وقاتل بمن أطاعك من عصاك ، قال : وأهل الجنة ثلاثة : ذو سلطان مقسط متصدق موفق ، ورجل رحيم رقيق القلب لكل ذى قربى ومسلم ، وعفيف متعفف ذو عيال ، قال وأهل النار خمسة : الضعيف الذي لا زَبّر (٦) له الذين هم فيكم تبعاً لا يبتغون أهلًا ولا مالًا ، والخائن الذي لا يخفى له طمع (٧) وإن دق إلا خانه ، ورجل لا يصبح ولا يمسى إلا وهو يخادعك عن أهلك ومالك ، وذكر البخل أو الكذب ، والشُّنْظير الفحَّاشِ » .

<sup>(</sup>١) المال : المِلك ، فمعنى المال كل ما يملك الإنسان .

<sup>(</sup>٢) أى استخفتهم فذهبت بهم وأزالتهم عما كانوا عليه وجالوا معهم في الباطل .

<sup>(</sup>٣) المقت أشد الغضب ، وهذا النظر والمقت قبل بعثه نبينًا عَلِيْكُ والمراد ببقايا أهل الكتاب الباقون على التمسك بدينهم الحق من غير تبديل .

 <sup>(</sup>٤) قال القاضى : كناية عن كونه محفوظاً فى الصدور لا يتطرق إليه الذهاب ويحتمل أنه كناية
 عن تسهيل حفظه .

<sup>(</sup>٥) أى يشدخوه ويشجوه كما يشدخ الخبز أى يكسر .

<sup>(</sup>٦) أي لا عقل له يزبره ويمنعه مما لا ينبغي .

<sup>(</sup>٧) لا يظهر .

معنى قوله: «كل مال نحلته عبداً حلال » هو معنى قوله تعالى: ﴿ هُو الذَى خَلْقَ لَكُمْ مَا فَى الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ [ البقرة: ٢٩]، وهو أيضاً معنى قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مُمَا فَى الأَرْضُ حَلَالًا طَيِّباً ﴾ [ البقرة: ١٦٨].

من فساد الفطرة أن يلجأ بعض الناس إلى التحريم دون دليل.

طبيعة التدين الفاسد السرعة إلى التحريم دون دليل.

ومعنى قوله: « إنما بعثتك لأبتليك وأبتلى بك » أى لأمتحنك، وقد امتحن النبى عَلَيْكُم وكان بلاؤه مضاعفاً، والعصمة \_ كما قال العلماء \_ لا تمنع المحنة.

ومعنى قوله: « وأنزلت عليك كتاباً لا يغسله الماء تقرؤه نائماً ويقظان » أن القرآن وحده تميز بالخلود ، الكتب السابقة كتبت فى ألواح ، ممكن أن يُغسل الحبر ويبقى اللوح لا قيمة له ، لكن فى القرآن الكريم \_ وحده \_ اعتبر الحرف مقدساً ، اعتبر الشكل جزءًا من الموضوع ، واعتبرت الصياغة بعض الاستدلال الفقهى على الحكم المقصود .

ومعنى قوله: « وإن الله أمرنى أن أحرّق قريشاً » أى أن أبلغهم الدعوة التى يكرهونها ، كانوا يكرهون التوحيد كراهية شديدة ويضيقون بصاحبه أشد الضيق قال تعالى: ﴿ وإذا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون ﴾ الزمر: ٥٤] ، وقال تعالى: ﴿ وإن يكاد الذين كفروا ليزلقونك بأبصارهم لما سمعوا الذكر ويقولون إنه لمجنون ﴾ [القلم: ١٥] وقال تعالى: ﴿ وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات تعرف فى وجوه الذين كفروا المنكر يكادون يسطون بالذين يتلون عليهم آياتنا ﴾ [الحج: ٧٧].

واستجاب النبي عَلَيْكُم لأمر الله وأخذ يحدث قريشاً بما تكره ، فكان ناس كثيرون يرونه من بعيد فيقولون : سيحدثنسا في الإسلام تعالسوا نختفسي من

وجهه ﴿ أَلَا إنهم يُثنون صدورهم ليستخفوا منه ألا حين يستغشون ثيابهم يعلم ما يسرون وما يعلنون إنه عليم بذات الصدور ﴾ [ هود : ٥ ] .

هذا الحديث شرح الفطرة شرحاً حسناً ، والفطرة السليمة هي العاصم وحده ، ولذلك تحدثت سورة الروم ، عن حال من يكون على الفطرة فقالت : ﴿ منيبين إليه واتقوه وأقيموا الصلاة ولا تكونوا من المشركين \* من الذين فوقوا دينهم وكانوا شيعاً كل حزب بما لديهم فرحون ﴾ [ الروم : ٣١ ، ٣٢ ] .

إن الناس إذا لم يجمعهم الحق فرقهم الباطل ، إن الناس إذا لم تجمعهم العفة فرقتهم الشهوات . إن الناس إذا لم تجمعهم الدار الآخرة هلكوا فى أودية الدنيا لكثرة متاهاتها ، والفطرة السليمة هى العاصم وحده .

بعد ذلك تحدثت سورة الروم عن أن الناس \_ بطبيعتهم \_ يعودون إلى الفطرة و تطيب قلوبهم و ترق سرائرهم و يعتدل مزاجهم ، ويستقيم سلوكهم عندما يضعفون بالمرض أو بالفقر أو بضياع السلطة أو بذهاب القوة : ﴿ وَإِذَا مَسَ النَّاسُ ضَرَ دَعُوا رَبّهُم منيبين إليه ثم إذا أذاقهم منه رحمة إذا فريق منهم بربهم يشركون \* ليكفروا بما آتيناهم فتمتعوا فسوف تعلمون \* أم أنزلنا عليهم سلطاناً فهو يتكلم بما كانوا به يشركون \* وإذا أذقنا الناس رحمة فرحوا بها وإن تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم إذا هم يقنطون ﴾ رحمة فرحوا بها وإن تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم إذا هم يقنطون ﴾ [الروم: ٣٣ \_ ٣٦].

هؤلاء جميعاً يظنون أن الغنى تدليل من الخالق لبعض الخلق وأن الفقر إذلال من الخالق لبعض الخلق وأن الفقر الخلال من الخالق لبعض الخلق ، وهذا غلط : ﴿ أَو لَمْ يَرُوا أَنَ الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر إن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون ﴾ [ الروم : ٣٧] .

بسط الرزق وقبضه اختبار إلهى محض ، ولذلك قال لمن عنده المال انجح فى الاختبار بأن تؤدى حق الله وحده : ﴿ فَآتَ ذَا القربي حقه والمسكين وابن السبيل ذلك خير للذين يريدون وجه الله وأولئك هم المفلحون ﴾ [ الروم : ٣٨ ] .

افعل هذا لله لا لنفع عاجل : ﴿ وَمَا آتِيتُمْ مَنَ رَبَّا لَيْرِبُوا فَى أَمُوالُ النَّاسُ فَلَا يُرْبُوا فَى أَمُوالُ النَّاسُ فَلَا يُرْبُوا عَنْدُ الله وَمَا آتِيتُمْ مَنْ زَكَاةً تَرْيَدُونَ وَجَهُ الله فَأُولَئِكُ هُمُ النَّاسُعَفُونَ ﴾ [ الروم : ٣٩ ] .

ثم بين أن الناس تحل بهم الكوارث وتذهب عنهم القوة وتشيع بينهم الفوضى والاضطرابات بسبب أنهم لم يقوموا بأمر الله : ﴿ ظهر الفساد فى البر والبحر بما كسبت أيدى الناس ليذيقهم بعض الذى عملوا لعلهم يرجعون ﴾ [ الروم : ٤١ ] .

وبينت السورة على عجل أن الصراع بين حزب الحق وحزب الباطل قديم وباق إلى قيام الساعة .

﴿ ولقد أرسلنا من قبلك رسلًا إلى قومهم فجاءوهم بالبينات فانتقمنا من الذين أجرموا وكان حقاً علينا نصر المؤمنين ﴾ [الروم: ٤٧].

لكن متى ينتصر المؤمنون ؟ .

يوم تنضج الفطرة ويستقيم العقل ويسلم القلب من الغش والأحقاد ، يوم يكون المؤمنون حقاً على مستوى الكلمة فإن المشكلة الكبرى التى يواجهها العالم كله الآن هي متى يدخل العرب في الإسلام ؟ متى يكون المسلمون مسلمين ؟ .

أقول قولى هذا وأستغفر آلله لى ولكم .

# الخطبذالت

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون \* ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً خاتم الأنبياء وإمام المرسلين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

عباد الله أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل .

أيهًا الإخوة :

إن كتابنا هذا مجمع الحقائق التى يفتقر العالم كله إليها ، وأود أن تتاح الفرص مستقبلًا إن شاء الله لنلقى نظرة عامة على سورة من سور القرآن نحاول أن نعرف المحور الذى تدور عليه والهدايات التى نفعنا الله بأن أودعها فى طيات كتابه .

والتفسير الموضوعي شيء شغلت نفسي به لكي يكون نوعاً من الدعوة إلى فهم القرآن فهماً يلائم هذا العصر الذي يريد الناس منه زاداً سريعاً يقدم لهم وفيه وفاء بحاجتهم .

ويمكن أن يزداد الوعى بالتفسير عندما يعود الإنسان إلى مصحفه وإلى أحد التفاسير ومعه ما قلنا من نقط سريعة . « اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبِنَا غَلاَ لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [ النحل: ٩٠] . أقم الصلة

## الأُمْ مُرْبَينَ الصَّمْعُودِ وَالْهُبُوطِ

### خطبة الجمعة بمجمع الإيمان بالمنصورة في ١٩٨٦/٧/٢٥ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فقد بحثت فى علاقة بنى إسرائيل بنبيهم موسى عليه السلام ، وحاولت أن أعرف حقيقتها وأن أشرحها للناس وأشرح ما أعقبها وما صاحبها من نتائج ، فإن قصص القرآن الكريم مصباح تنطلق أشعته منه لكى يعرف الناس الطريق الصحيح فلا يزيغوا ولا يضلوا .

بدا لى أن علاقة بنى إسرائيل بموسى لم تكن علاقة إيمان بالله وتقدير لحقوقه وتكريم لنبيه ، وإنما كانت أشبه ما تكون بعلاقة قوم مع من جاء يحررهم ويدفع العذاب عنهم ، أو علاقة قوم برجل من بنى جنسهم يتعصبون له ويحتفون به ، وأخذت أتأمل ما جاء فى القرآن الكريم فى هذا المجال .. رأيت أن موسى عليه السلام بعد أن انتصر على سحر فرعون فاهتزت ألوهية الرجل الأحمق ، وانكشفت صورته أمام الناس فإذا هو

مخذول تأفه ، ثم كان إيمان السحرة بموسى عليه السلام وإيثارهم للآخرة على العاجلة كان ذلك خَتْماً لدعوى المفتون بأنه إله .

لكن هذا النصر الذي أحرزه موسى على خصومه لم يدم طويلًا حتى بدأت المحنة تنزل بقومه وبدأ سيل جديد من المحن والفتن ينزل ببني إسرائيل ﴿ وقال الملا من قوم فرعون أتذر موسى وقومه ليفسدوا في الأرض ويذرك وآلهتك ﴾ الحاشية الضالة تُغرى فرعون بنبي الله ، الحاشية الضالة تُملى للرجل المغرور أن يمضى في طريق الفتك والأذى ﴿ قَالَ سَنَقَتُلُ أبناءهم ونستحيى نساءهم وإنا فوقهم قاهرون ﴾ ماذا يصنع موسى أمام هذا البلاء؟ لا طاقة له على دفعه ولذلك أخذ يصبرهم على لأواء هذه المتاعب ﴿ قَالَ مُوسَى لَقُومُهُ اسْتَعْيَنُوا بِاللَّهِ وَاصْبُرُوا إِنَّ الْأَرْضُ لِلَّهُ يُورِثُهَا من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين ﴾ ماذا كان جوابهم ؟ كان جواباً رديئاً ، فقد قالوا له : ما استفدنا منك شيئاً ، بَعْثَتُك كانت صِفراً ، تعبنا قبلها وتعبنا بعدها ﴿ قالوا أوذينا من قبل أن تأتينا ومن بعد ما جئتنا قال عسى ربكم أن يُهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض فينظر كيف تعملون ﴾ [ الأعراف : ١٢٧ ــ ١٢٩ ] مصاير الشعوب بين يدى الله ، مستقبل الدول في أصابع القدر ينصر من يشاء ، ويخذل من يشاء ، من يدرى ؟ قد يهلك عدوكم ثم تتولون الأمور من بعده ، تُرى هل ستكونون فراعنة مثلهم تذلون الناس، وتنصرون الباطل، وتتبعون الشهوات أم ستكونون قوماً صالحين ؟ هذا هو معنى كلمة موسى لبني إسرائيل ﴿ عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض فينظر كيف تعملون ﴾ .

مما يذكر هنا أن صلاح الشعوب جملة أو كون الصلاح ينتظم أكثر الناس لا يتم إلا بعد مراحل طويلة ، أما في المرحلة الأولى فالناس خليط وأغلب الناس يتبع ما شاع من تقاليد وما انتشر من بدع وأحكام ولا يعنيه أن يحيا كما ورث الحياة ، وأغلب اليهود عندما ظهر موسى كان الذل قد رسم خطوطاً عريضة عميقة في أعصابهم ، وكما قال أبو الطيب المتنبى (١) :

<sup>(</sup>۱) ديوانه : ۳۲۷/۱ .

من يهن يسهل الهوان عليه ما لِجُـــرْح بميت إيــــلامُ

فأكثر أتباع موسى ألِفُوا الذل والهوان ، ألفوا إذلال الفراعنة وأن تنحنى أصلابهم لغير الله ، وأن يُضربوا فلا يتألموا ، لكن عدداً قليلًا من الناس سلمت فطرته وصحت عقيدته وعرف الدين صلة بالله ترفع الرؤوس وتزكى النفوس وتجعل المؤمن يجتاز دروب الحياة وهو لا يعرف إلا ربه ولا يبغى إلا رضاه ولا ينتظر إلا جَداه (١) .

وقد صرح القرآن الكريم في سورة يونس أن الذين آمنوا إيماناً فيه صلاحية وقبول هم الجيل الناشيء ، أما الجيل الذي ألف الدنايا وتحمل ذل فرعون دون أن يتمرد فقد فسد ، قال تعالى : ﴿ فما آمن لموسى إلا ذرية من قومه على خوف من فرعون وملئهم أن يفتنهم وإن فرعون لعال في الأرض وإنه لمن المسرفين ﴾ [ يونس : ٨٣ ] .

الشباب الجديد الناشيء هو الذي مضى مع خيالات المجد والتحرر ومعرفة الله وحده ورفْض الألوهية الأرضية واحتقار الأصنام الحية التي يعبدها الناس في كل عصر ومصر .

وبعد زمن من التعذيب والتقتيل جاء الأمر لموسى بأن يتحرك من هذا البلد ، وأصدر موسى أمره إلى بنى إسرائيل بأنه فى ليلة كذا يتركون بلادهم متجهين نحو الصحراء الشرقية إلى شاطىء البحر ، وعرف بنو إسرائيل أنهم خارجون من مصر ولن يعودوا فاستعاروا الحلى من المصريين على أن تبقى معهم قليلًا ثم تُرد وهربوا بها !! .

انظروا الفارق بين مسلكين ، عندما قرر النبى عَلَيْكُم الهجرة من مكة إلى المدينة وكانت فى بيته ودائع كثيرة للمشركين استبقى بعده على بن أبى طالب رضى الله عنه كى يرد الودائع إلى أصحابها (٢) فلا يكون اختلاف الدين سبباً فى التهام مال أو إضاعة حق !!

<sup>(</sup>١) الجد: العطاء .

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام : ١٢٦/٢ ، ١٢٧ وتاريخ الطبرى ٢٧٨/٣ .

وخرج بنو إسرائيل ـ وهم سارقون ـ وراء موسى ، وبداهة ليسوا كلهم لصوصاً ولكن عدداً كبيراً منهم كان يحمل حلى المصريين معه ، وبدأ معدن القوم يتكشف .

عرف فرعون أن بنى إسرائيل خرجوا هاربين ﴿ فأرسل فرعون فى المدائن حاشرين \* إن هؤلاء لشرذمة قليلون \* وإنهم لنا لغائظون \* وإنا لجميع حاذرون ﴾ [ الشعراء : ٥٣ - ٥٦ ] وانطلق فرعون وراء بنى إسرائيل ، وبدأ الجيش الفرعوني يقترب من اليهود ، فلما أحس اليهود بأن المراحل تُطوى وراءهم وأن الجيش المصرى يقترب منهم صاحوا بموسى : ﴿ إِنَا لَمُدْرُكُونَ \* قَالَ كُلا إِنْ معى ربى سيهدين ﴾ [ الشعراء : ٦١ ، ٢٠ ] .

مهما اشتدت الظلمة ومهما كثر الحرج فإن المؤمن لا يضطرب يقينه ولا يتصدع إيمانه ولا تضعف بالله صلته فهو لآخر لحظة واثق من أن الله لن يضيعه ﴿ قال كلا إن معى ربى سيهدين \* فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم \* وأزلفنا ثم الآخرين \* وأنحينا موسى ومن معه أجمعين \* ثم أغرقنا الآخرين ﴾ والشعراء: ٦٦ : ٦٢ ] .

كيف غرَق الآخرون ؟ .

أمِر موسى بأن يترك البحر على النحو الذى حدث له . جبال من الأمواج عن اليمين ، وجبال من الأمواج عن الشمال ، وقاع يبس ﴿ واترك البحر رهوا إنهم جند مغرقون ﴾ (١) [ الدخان : ٢٤ ] وانطلق فرعون وجنوده وراء الإسرائيليين حتى اجتمع الجيش كله داخل البحر فانطبقت الأمواج وهلك المفسدون !! .

<sup>(</sup>١) واترك البحر رهوا: اتركه ساكناً على هيئته التي هو عليها بعد ضربه بالعصا ليدخله القبط فإذا حصلوا فيه أطبقه الله عليهم. يقال: رها البحر يَرَّهو: سكن. وجاءت الحيل رهواً: أى ساكنة. أو اتركه مفتوحاً على حاله منفرجاً، من رَهَا الرجل رهوا: فتح بين رجليه وفرج بينهما، وهو حال من البحر. والمراد به: البحر الأحمر.

ومشى بهم قليلًا ، وهنا نقف وقفة تأمل فيما يقصه القرآن علينا ، لقد اجتازوا الخليج إلى سيناء ، ومضوا فى سيناء فى طريقهم إلى الشاطىء الآخر ، والشاطىء الآخر كان فلسطين الأرض المقدسة ، من كان يسكنها ؟ .

كان يسكنها جنس عربى ، كان يسكنها الكنعانيون وهم جنس عربى فيه أخلاق العروبة قبل أن يؤدبها الإسلام ، فيه خصال العرب من جبروت وفتك ومفاخرة قبل أن يجىء الإسلام فيرفع خسيستهم ويلزمهم الأدب .

كلّف الله بنى إسرائيل أن يدخلوا أرض فلسطين ليقاتلوا جبابرتها ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَقُومُهُ يَا قُومُ اذْكُرُوا نَعْمَةُ الله عليكُمْ إِذْ جَعَلَ فَيْكُمْ أَنِياء وَجَعَلَكُمْ مَلُوكاً وآتاكُمُ مَالِم يُؤْت أَحَداً مِن العالمين ﴿ يَا قُومُ ادْخَلُوا الأَرْضُ المقدسة التي كتب الله لكم ولا ترتدوا على أدباركم فتنقلبوا خاسرين . قالوا يا موسى إن فيها قوماً جبارين وإنا لن ندخلها حتى يُخرجوا منها فإن يخرجوا منها فإنا داخلون ﴿ قال رجلان مِن الذين يُخافون أنعم الله عليهما ادخلوا عليهم الباب فإذا دخلتموه فإنكم غالبون وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴿ قالُوا يا موسى إنا لن ندخلها أبداً ما داموا فيها فاذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون ﴿ قال رب إنى لا أملك أيها فاذهبي وأخى فافرق بيننا وبين القوم الفاسقين ﴿ قالَ فَإِنها مُحرمة عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض فلا تأس على القوم الفاسقين ﴾ [ المائدة :

كانت النتيجة أن الله جعل سيناء مصيدة لليهود، أحكم جدرانها عليهم فلا يخرجون منها أبداً، وظلوا هكذا أربعين سنة حتى هلكت الأجيال الجبانة المنافقة التي استمرأت الدنايا والمذلة، وتكونت أجيال أخرى تعرف الله وتحب رضاه وتبذل حياتها في سبيله، ثم دخل اليهود بعد ذلك فلسطين يقاتلون الجبابرة.

ونسأل : ماذا كان حال الدنيا خلال أربعين سنة ؟ .

كان الجبابرة يفسدون في الأرض ، وقبِل الله أن تبقى الأرض أربعين سنة يحكمها الجبابرة لأن الحياة اختبار ، وسيبقى الكافرون يحكمون الأرض ما بقيت الأرض ليس فيها العنصر الذي يخلف الظلمة ويستطيع أن يطبق آيات الرحمن بدل تعاليم الشيطان .

لابد أن يبقى زمام العالم بين أيدى عبيد الشيطان لأن عباد الرحمن بالمفاسد التى استقرت بينهم ليسوا أهلًا لأن ينتصروا ولا أهلًا لأن يقودوا ، لابد لكى تكون الأمة سيدة أن تستجمع أسباب السيادة .

قرأت فى التاريخ الإسلامى أن «هولاكو » دخل بغداد وقتل نحو مليون أو مليون ونصف من الناس حتى إن الفرات احمرَّت مياهه من كثرة الدماء التى سُفكت !! وكان المسلمون يومئذ أهلًا للهزيمة وكانوا جديرين بها ، ثم مضى القرن السابع الذى انهزم المسلمون فيه ، وجاء القرن الثامن الهجرى وما جاء القرن التاسع الهجرى حتى كان المسلمون يثأرون لأنفسهم مما نزل بهم ، ودخل المسلمون القسطنطينية وجعلوها عاصمة الإسلام !! .

متى انتصروا ؟ لما صلحت أحوالهم واصطلحوا مع الله !! .

هناك فارق كبير بين الخليفة العربي الذى قُتل مع قومه فى بغداد وبين الخليفة الخليفة الذى انتصر على أعداء الإسلام وافتتح القسطنطينية .

يقول التاريخ عن « محمد الفاتح » : كان رجلًا صواماً قواماً ، وكان كثير القراءة للقرآن الكريم ، وقبل أن يموت جمع أولاده وأوصاهم بأن يظلوا مجاهدين لنصرة الإسلام وأن لا يشغلهم شيء عن مرضاة الله !! .

انظر لصلتك بالله ثم انتظر أن يصنع الله لك ، والذى حدث أن أمتنا لم تعرف حقيقة الصلة بالله .

أتظنون العرب لما ملكهم الله الفرس والروم كانوا: عنترة بن شداد ، وامرأ القيس ، وبقية الشعراء والدجالين ؟ لا ، لا ، كانوا نوعاً آخر من الناس ، كانت فلسفة الحكم في العالم يومئذ: الحق الإلهى للملوك (١) . فإذا في المدينة فلسفة جديدة للحكم يقول فيها الخليفة: « ... أيها الناس فإنى قد وليت عليكم ولست بخيركم فإن أحسنت فأعينوني وإن أسأت فقوموني ، الصدق أمانة والكذب خيانة ، والضعيف فيكم قوى عندى حتى أرجع عليه حقه إن شاء الله ، والقوى فيكم ضعيف حتى آخذ الحق منه إن شاء الله » (٢) .

ويشرح عمر رضى الله عنه سياسته في المال فيقول :

« ما مثلی ومثل هؤلاء إلا كقوم سافروا فدفعوا نفقاتهم إلى رجل معهم ، فقالوا : أنفق علينا ، فهل يحل له أن يستأثر منها بشيء » ؟ .

قالوا : لا يا أمير المؤمنين ، قال : « فكذلك مثلي ومثلهم »(٣) .

<sup>(</sup>١) نظرية سياسية تعرف كذلك باسم نظرية التفويض الإلهى ، والمقصود بها أن الملوك أو رؤساء الدول قد اختارهم الله تعييناً لحكم شعوبهم ، فمن ثم فهم لا يستمدون سلطانهم من شعوبهم بل من هذا التفويض الإلهى ، وتفريعاً من هذه النظرية تعتبر كل ثورة على الملوك اعتراضاً على حكم الله ، وهذا ما عناه لويس الرابع عشر بقوله : « أنا الدولة والدولة أنا » .

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير في البداية والنهاية ( ٣٠١/٦ ) وقال : هذا إسناد صحيح .

<sup>(</sup>٣) مناقب عمر لابن الجوزى : ١٠٢ .

وكان يقول :

لا شيء فيما ترى إلا بشاشتُهُ يبقى الإله ويودى المال والولد (١)

سياسة جديدة في المال ، سياسة جديدة في الحكم ، سياسة جديدة في البحث العلمي تقوم على التجربة والملاحظة ورفض الأخيلة الفلسفية الشاردة ، سياسة في الحلق والسلوك ، سياسة جديدة في كل شيء ، غير المسلمون وجه الحياة وطلعوا على الناس بثقافة جديدة وحضارة جديدة .

كيف وقع هذا ؟ .

هنا نقارن بين فترتين ، يقول المؤرجون : احتاج بنو إسرائيل إلى أربعين سنة حتى يتحولوا إلى جيل يصلح لوراثة الحكم أو لقيادة الناس أو لإمامة الخليقة ﴿ وأورثنا القوم الذين كانوا يستضعفون مشارق الأرض ومغاربها التي باركنا فيها وتحت كلمة ربك الحسني على بني إسرائيل بما صبروا ودمرنا ما كان يصنع فرعون وقومه وما كانوا يعرشون ﴾ صبروا ودمرنا ما كان يصنع فرعون وقومه وما كانوا يعرشون ﴾ [ الأعراف : ١٣٧ ] .

من الممكن جداً أن تتحول الأمم إلى أضدادها ، لكن الأمر لم يحتج إلى أربعين سنة بالنسبة إلى النبى العربى المحمد عليه الصلاة والسلام ، فخلال ثلاث وعشرين سنة غير العرب السارحين في الصحراء كأنهم إبل هائمة إلى شعب ثقافة وحضارة يحتقرون اللذات ويطلبون الآخرة ، ويمشى أحدهم إلى ميدان الوغى وهو يقول :

ركضاً إلى الله بغير زادِ إلا التُّقى وعمــل المعــادِ والصبر فى الله على الجهادِ وكلَّ زادٍ عُرضة النفـــاد غير التّقى والبرِّ والرشادِ(٢)

بهذا التغيير الذي حدث للجيش العربي أصبح أهلًا للسيادة وأهلًا لأن

<sup>(</sup>١) نفس المرجع : ١٨٨ وتاريخ الطبرى ٢٩/٥ .

 <sup>(</sup>٢) هذه الأبيات قالها عمير بن الحمام وهو يقاتل فى غزوة بدر ، وقد رواها ابن جرير كما ذكر
 الحافظ ابن كثير فى البداية والنهاية ٢٧٧/٣ .

يؤخر الرومان من هنا والفرس من هنا ويتصدر قافلة البشرية ويقودها بجدارة .

الأمة العربية الآن تلقى الويل والاحتقار لأنها تحاول الإنسلاخ من الإسلام، وقد قلت لبعض إخواننا الفلسطينيين : لماذا تطلبون إقامة دولة علمانية ؟ .

إن إخوانكم فى الجزائر كانوا يحاربون تحت علم التوحيد وتحت هتاف الله أكبر ، وكانوا يسمون من قُتل شهيداً ، وكانوا يسمون أعداءهم كفاراً ، ووقعت المعجزة وانتصر الجزائريون على الاستعمار الفرنسي .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

# الخطبذالت أنيذ

﴿ الحمد الله الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥، ٢٠].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد :

فإن الأمم ليست بالمزاعم أو الهتافات فإن شيئاً من هذا لا ترجع به كفة ولا ينتصر به ضعيف ، لكى تكون الأمة الإسلامية أهلًا لنصرة الله يجب أن ينظر الله إليها فيرى أن الأسرة الإسلامية ألطف وأحكم وأفضل من الأسرة غير الإسلامية ، وأن الموظف المسلم أرعى للأمانة وأحفظ للحدود وأطوع للنظام من أى موظف آخر ، وأن الشارع المسلم أنظف من أى شار ع في شق الدنيا أو غربها .

أيها الإخوة :

الإسلام دين جاء رحمة للناس وخروجاً بهم من الظلمات إلى النور ﴿ كتاب أَنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد ﴾ [ إبراهيم : ١ ] .

ما هى الظلمات التى تخرج منها ؟ ظلمات الليل ؟ كلام فارغ لا يقوله عاقل ، ظلمات الجهل والفوضى والتسيب وضعف اليقين وضعف الأخلاق ، وما أكثر هذا فى الأمة الإسلامية !! . \_ يجب \_ كما تُدرَّس فى كليات الطب الجثث لتُعرف أسباب الوفاة وينتفع بها فى علاج الأحياء \_ أن تُدرَّس الأمم المنهزمة ويعرف ما فيها من علل ، فإذا كُشفت هذه العلل ، وعرفنا جراثيم الداء أمكن الخلاص منه والبعد عنه ، أما الأمم التى تنافق أمراضها ولا تريد أن تبحثها ولا أن تبتعد عنها فستبقى بعلتها إلى أن تموت بها .

اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فَى قَلُوبِنَا غَلًا لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحِشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمَرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَى الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَ الْفَحْشَاءُ وَالْمُنْكُرُ وَالْبُغَى يَعْظُكُمُ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ [ النحل: ٩٠] . أقــــم الصـــــلاة ..

## نَظ رَاتٌ فِي سُورَةِ "الأَخْزَاب

#### خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

فإن الجماعة الإسلامية الأولى ، والدولة الإسلامية الناشئة في المدينة المنورة عانتـا ضغوطاً شديدة من الكفار والمنافقين .

فأما الكفار فإن أحزابهم على اختلاف مللهم جمعتهم غاية واحدة هى تقويض الإسلام ونسف دعائمه والإتيان عليه من القواعد، يستوى فى ذلك الوثنيون وأهل الكتاب.

ذاك عمل الأعداء في الخارج ، أما عمل المنافقين في الداخل فكان إثارة الفتن والبلبلة الفكرية والعاطفية .

ولقد رأيت من تجاربي الكثيرة ومن دراساتي الكثيرة أن عمل المنافقين في الداخل قد يكون أنكى وأقسى من عمل الكفار الصرحاء الذين يهاجمون الدولة من الحارج .. قد يكون عمل المنافقين مستوراً تحت أغشية من الحداع والمرونة والمراوغة ، وقد يكون مخبوءاً تحت استغفال أصحاب النيات الحسنة وإن كانت عقولهم ضيقة وفقههم قليلًا ، ذلك لأن الصديق الحاهل قد يكون أشد على صاحبه من العدو العاقل .

وأمس ترامى إلى نقاش غريب في « جامعة القاهرة » فإن واحداً من هيئة التدريس في « كلية الطب » وعدداً من التلامذة له أشاع تفسيراً غريباً لقوله تعالى : ﴿ لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي ﴾ [ البقرة : ٢٥٦ ] .

قال: إن الآية صريحة في أن لكل إنسان أن يعمل بالدين وأن يتركه!! .

تفسير الآية في نظره غير تفسيرها عند جمهور الفقهاء والمفسرين على امتداد أربعة عشر قرناً ، هؤلاء جميعاً قالوا : المقصود بالآية أننا لا نكره أحداً على الدخول في الإسلام ، وأن القوة في أيدينا ليست أداة ضغط أو فتنة أو هيمنة على العقل والضمير ، فالإسلام غنى بحججه ، ثرى ببراهينه ، فهو يسوق قضيته بين أشعة غامرة من البينات والهدى ، فمن ردَّ ذلك كله فلا علينا منه ، ومن قبل فهو أخونا ، أما أن نحتاج إلى سلاح لتأسيس إيمان في قلب أو يقين في فؤاد فلا .

لكن مفسر القرن الخامس عشر فى «كلية الطب» قال لنا: إن المقصود بالآية أن الإنسان حر فى أن يصلى أو لا يصلى أن الإنسان حر فى أن يزكى أو لا يزكى ، أن الإنسان حر فى أن يُحسن أولا يحسن ، أن الإنسان حر فى أن يُحسن أولا يحسن ، أن الإنسان حر فى أن يقارف ما يشاء من مطالب الهوى ومنازع الشهوة دون أن نكلف بإكراهه على شيء من الهدى والخير .

ونحن \_ فى هذه الدائرة \_ لا نُكلَّف بإكراه أحد على شيء من الهدى والخير ، ولكن الكلام بهذا الأسلوب معناه إبطال قاعدة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ما دام كل إنسان حراً فى أن يصلى أو لا يصلى، ومعناه أيضاً إبطال أن تتحول الدعوة الإسلامية إلى دولة إسلامية تحارب الشر وتقيم الخير وتأمر بالصلاة وتعلمها فى برامج التدريس وتنشىء عليها الأجيال وتكلف الآباء فى الأسر أن يربوا الأولاد على أدائها وتكلف الإذاعة أن تنادى للصلاة فى كل وقت من الأوقات الخمسة .

ومن هنا فالتفسير بهذه الطريقة تقويض للمجتمع المسلم وبلبلة لقواعده فضلًا على أنه جهل مركب وصفاقة غريبة فى فرض الضلال على الإسلام، فإن شبانا أغراراً مساكين تبعوا الذى قال لهم هذا ومشوا وراءه، وما أشك فى

أن الاستعمار العالمي بشقيه الصهيوني والصليبي وراء هذا الفكر !! .

فكر آخر : جاءنى طالب من « الزقازيق » أمس وقال لى : إن بعض، المنتسبين إلى السلفية ـ وما هم بسلفيين فى الحقيقة ـ رموا بالكتب المعاصرة ورفضوا أن تُعرض فى معرض للكتاب الإسلامى !! .

والكتب المعاصرة بعضها ألفها أخونا الأستاذ سيد قطب .. والأستاذ محمد قطب .. والأستاذ أبو الحسن الندوى .. والأستاذ أبو الأعلى المودودى .. والأستاذ عبد القادر عودة .. وكثيرون !! .

قلت: ما أشك أن وراء هؤلاء البُله فكراً خبيثاً يريد تمزيق الكيان الإسلامي والوسوسة لهؤلاء بأن الكتابات المعاصرة رديئة وأن الكتابات القديمة لابن تيمية وابن القيم هي وحدها التي يؤخذ الإسلام منها!! .

وشيخ الإسلام ابن تيمية رجل كبير وتلميذه ابن القيم رجل كبير ، والغريب أن ابن تيمية بلى فى عهده بقوم تناولوا الأئمة العظام بلسان حاد وولغوا فى أعراضهم وحاولوا مناوشة القمم الشماء فى تراثنا الإسلامى وفقهنا الضخم فتصدى لهم شيخ الإسلام ابن تيمية وألَّف كتابه المشهور ( رفع الملام عن الأئمة الأعلام )!! .

والواقع أن الذين يتظاهرون بالحماس لابن تيمية وابن القيم جُهَّال لأن الإسلام لم يكن عقيماً قبل ميلاد ابن تيمية وابن القيم في القرن السابع للهجرة ، سبعة قرون قبل ميلاد ابن تيمية وابن القيم وسبعة قرون بعد ميلاد ابن القيم وشيخه ابن تيمية امتلأت برجالات الإسلام من ذوى الفكر الثاقب والقلب النابض والحرارة التي تصبغ عواطفهم نحو رجهم ونحو نبيهم !! .

وما بد فى عصرنا هذا من أن نقرأ كتب المعاصرين لأن الغزو الاستعمارى الذى هجم بجحافله على العالم الإسلامى \_ فى عصرنا \_ جديد فى أساليبه ، مزود بخطط غريبة لسرقة العقائد واختلاس القيم ، وهو يجر وراءه خلفية عريضة من الحضارة الغربية التى ازدهرت فى ميدان العلم والتطبيق واستطاعت أن تستغل تقصيرنا وغفلتنا وتراخينا فى خدمة ديننا

خلال القرون الأخيرة وهجمت علينا هجوماً منوعاً يحتاج إلى أفكار جديدة وكما قال عمر بن عبد العزيز رحمه الله فى القرن الثانى : تَحْدُثُ للناس أقضية بقدر ما أحدثوا من فجور !! .

فكيف يقال : إن الثقافة الإسلامية انتهت بكتابات ابن تيمية وابن القيم ؟ .

إننى أحد الذين تتلمذوا على ابن تيمية وابن القيم وابن رشد والغزالى وابن الخوزى وابن حزم وطبعاً تلميذ تافه للأئمة الأربعة الكبار الذين شمخت قممهم فى تراثنا العقلى والفقهى ويعتبرون نماذج رائقة لتقوى الله ونفع الناس!! .

ما أشك فى أن الذين يضمرون التعصب لفلان أو لفلان من الأئمة والعلماء ويريدون تمزيق مجتمعنا بمثل هذا التفكير ما أشك فى أن وراء هذا الغلو أصابع خبيثة من الصهيونيين أو الصليبيين ممن يعملون لحساب الاستعمار العالمي !! .

الفتنة فى الداخل أقسى على الأمة من الهجوم الصريح من الخارج، ولذلك فإن المسلمين فى عصرنا هذا ينبغى أن ينظروا بقلق إلى النزعات المغالية التى تنتشر الآن فإن من العجيب أن يدخل اليهود كنيستهم فتلتقى القلوب على أكلنا والهجوم علينا و يخرج المسلمون من المسجد ممزقى الصفوف بأفكار تافهة وقضايا حقيرة!

هذا الكلام استطراد منى ألجئت إليه ، وأنا أريد فى الحقيقة إلقاء نظرة على سورة الأحزاب .

وسورة الأحزاب \_ كما نفهم من عنوانها \_ تناولت الكلام عن غزوة الحندق وعن تجمع أحزاب الكفر وثنية وكتابية لحصار المدينة المنورة والضغط عليها بكل ما أوتيت من قوة حتى تخنق الإسلام وتبرز أمعاءه وتجعله أثراً بعد عين !! .

وتناولت السورة شيئاً آخر وهو عمل المنافقين داخل المدينة لجعل المجتمع الإسلامي يتلوى ويتعب ، كان عمل المنافقين في أثناء الحرب أن

ينشرواالإشاعات والأراجيف وأن يثبطوا جند الله ويلقوا الفزع في أفئدة الجماهير ، وكان عملهم أيضاً السخرية أو التنديد بما كان يؤثر عن رسول الله عليه وأن الدعوة الناشئة الله عليه وأن الدعوة الناشئة سوف يطلع صبحها على الروم والفرس وسوف تدخل الأمم في هذا الدين.

كانوا يستهزءون ويسخرون ويتضاحكون وهم يرون المؤمنين من وراء الحندق يقاتلون ببأس شديد وعنف رهيب كى يستبقوا حياتهم ويجعلوا علم الإسلام باقياً فى وجه الرياح الهوج التى تريد أن تطويه .

هذا عمل المنافقين في الحروب ، أما في أيام السلام فعملهم تتبع الشهوات وإثارة أسبابها والوقوف على أفواه السكك لإلقاء النظرات النهمة على أعراض المؤمنين وتتبعها .

فكان لابد من علاج هذا كله ، وجاءت سورة الأحزاب فوصفت فى صفحتين تقريباً ما وقع فى غزوة الخندق ، ووصفت فى بقية الآيات \_ وهى نحو خمس صفحات \_ تنظيم المجتمع الإسلامى وفى قمته الأسرة النبوية .

هذا هو المحور الذى دارت عليه سورة الأحزاب ، وبدأ الكلام تنبيهاً للمؤمنين أن يوحدوا صفهم وأن يجمعوا شملهم وأن يركزوا قواهم فى مواجهة التيارات المنبعثة من تلك الجبهتين : ( الكفر والنفاق ) .

بدأت بقوله جل شأنه :﴿ يَا أَيُهَا النَّبِي اتَّقَ اللَّهُ وَلَا تَطْعُ الْكَافُرِينَ وَالْمُنَافَقِينَ إِنَّ اللهُ عَلَيْماً حَكِيماً ﴿ وَاتَّبِعُ مَا يُوحِي إليْكُ مَن رَبُّكُ إِنَّ اللهُ كَانَ بَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴿ وَتُوكُلُ عَلَى اللهُ وَكَفَى بِاللهِ وَكَيْلًا ﴾ كان بما تعملون خبيراً ﴿ وَتُوكُلُ عَلَى اللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكَيْلًا ﴾ [ الأحزاب : ١ – ٣ ] .

الكلام عن الكافرين والمنافقين تكرر عدة مرات في السورة :

ففى وسط السورة يقول الله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّبِي إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِداً وَمَبْشَراً وَنَذَيْراً ﴿ وَدَاعِياً إِلَى الله بَإِذَنَهُ وَسَرَاجاً مَنْيَراً ﴿ وَبَشْرِ اللهِ مَنْ اللهِ فَضَلًا كَبِيراً ﴿ وَلا تَطْعِ الْكَافِرِينَ وَالْمَنَافَقِينَ وَدَعَ الْمُؤْمِنِينَ بَأْنَ هُمْ مِنَ اللهِ فَضَلًا كَبِيراً ﴿ وَلا تَطْعِ الْكَافِرِينَ وَالْمَنَافَقِينَ وَدَعَ أَذَاهُمْ وَتُوكِلُ عَلَى اللهِ وَكَفَى بَاللهِ وَكَيْلًا ﴾ [ الأحزاب : ٤٥ – ٤٨ ] . أذاهم وتوكل على الله وكفى بالله وكيلًا ﴾ [ الأحزاب : ٤٥ – ٤٨ ] .

وفى ختام السورة يقول الله تعالى : ﴿ إِنَا عَرَضَنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُواتُ وَالْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَأَبِينَ أَنْ يَحْمَلُنُهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَمْلُهَا الْإِنْسَانَ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ﴿ لَيْعَذَبُ اللهُ المنافقينِ والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ [ الأحزاب : ٧٢ ، ٧٣ ]

ومع هذا التوجيه فى الوقوف ضد الكفار والمنافقين والتصدى للجبهتين على سواء نلحظ أيضاً خلال السورة أن الصبر على أذى هؤلاء وأولئك مطلوب وأن تحذير المؤذين من المضى فى طريقهم واضح ونجد هذا فى قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الذِينَ يَؤْدُونَ الله ورسوله لعنهم الله فى الدنيا والآخرة وأعد لهم عذاباً مهيناً ﴿ والذينِ يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتاناً وإثماً مبيناً ﴾ [ الأحزاب : ٥٧ ، ٥٨ ]

وقبل ذلك قال : ﴿ ولا تطع الكافرين والمنافقين ودع أذاهم وتوكل على الله وكفى بالله وكيلًا ﴾ [ الأحزاب : ٤٨ ] .

وفى آخر السورة قال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذُوا مُوسَى فَبَرَأُهُ الله مما قالوا وكان عند الله وجيهاً ﴾ [ الأحزاب : ٦٩ ] .

وفى جلوس الناس فى بيت الرسول عَلَيْكُم دون سبب واضح بين أن ذلك كان يؤذى النبى عَلَيْكُم ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا لا تدخلوا بيوت النبى إلا أن يؤذن لكم إلى طعام غير ناظرين إناه ولكن إذا دعيتم فادخلوا فإذا طعمتم فانتشروا ولا مستئنسين لحديث إن ذلكم كان يؤذى النبى فيستحى منكم والله لا يستحى من الحق ﴾ [ الأحزاب : ٥٣ ] .

ذاك كلام هامشي على جانب السورة أما الكلام في السورة نفسها فنحن نتناوله أيضاً هامشياً لنقول: إن السورة بينت أن صاحب الهدف الواحد لا يشغله عن هدفه شيء آخر لأن ما ارتكز في القلب من إيمان يربط صاحبه برب الأرض والسماء لا يجعله صاحب قلب آخر يلتفت إلى الناس ويرجوهم أو يخشاهم: ﴿ ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه ﴾ ويرجوهم أو يخشاهم: ﴿ ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه ﴾ [ الأحزاب : ٤] .

وعرض لشيء من القضايا التي تناولتها السورة وهي قضية تزوج النبي صليلة بامرأة متبناه \_ زيد بن حارثة \_ فقال : ﴿ وما جعل أدعياء كم أبناء كم ذلكم قولكم بأفواهكم والله يقول الحق وهو يهدى السبيل \* الدعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله فإن لم تعلموا آباءهم فإخوانكم في الدين ومواليكم ﴾ [ الأحزاب : ٤ ، ٥ ] .

تبين الآية هنا أن من لا نعرف أباه فهو أخ لنا في الدين ، وينبغى أن لا يضيع في مجتمعنا ، لكن الذي حدث \_ للأسف \_ أنه ضاع ، وقد رأيت \_ وأنا قادم من أسيوط من حوالي أسبوعين \_ مؤسسة على نحو ثلاثة عشر فداناً جمعت اللقطاء من المدينة خلال ثلاثين سنة وتبنت هذه المؤسسة تربيتهم على البروتستتينية وهي الآن تأخذ معوناتها من مجلس الكنائس العالمي ! .

أين المسلمون :

يتقاتلون على التوافه من قضاياهم بينها يشب الألوف على غير دينهم وهم لا يدرون !! .

هذا استطراد آخر نتركه لنقول: إن الآية تحدثت بعد ذلك عن موقعة الأحزاب وبينت أولًا: أن الدولة الإسلامية وقعت في مأزق خطير وأنها حقيقة \_ امتحنت امتحاناً شديداً وأن النبي عليه والصحابة من مهاجرين وأنصار كانوا حوله يتطلعون إلى الأفق في لهفة واضحة إلى عون الله وأن المستقبل تلبد بالغيوم لأن أعداءهم أحاطوا بهم إحاطة لا منجاة منها إلا بفضل الله ، وتلمح هذا في التصوير الذي بدأت به هذه الآية: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم جنود فأرسلنا عليهم ريحاً وجنوداً لم تروها وكان الله بما تعملون بصيراً \* إذ جاءوكم من فوقكم ومن أسفل منكم وإذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر وتظنون ومن أسفل منكم وإذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر وتظنون بالله الظنونا \* هنالك ابتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالًا شديداً ﴾

ظل المسلمون قرابة شهر ومواقعهم بين حين وآخر مهددة بأن تُقتَحَم، صحيح أنهم حفروا الحندق وأنهم باتوا ساهرين حوله وأنهم منعوا خيل الكفار من أن تقتحم المدينة، ولكن هذا كله ما هوَّن من شدة

الحصار لأن الحصار جمع قريشاً التى أقبلت من مكة \_ عاصمة الوثنية يومئذ \_ ثم بدو الجزيرة ثم أهل الكتاب بما يمثلون من حقد على عقيدة التوحيد ومن بغض على صاحب الرسالة الحاتمة ومن خبث وغدر فى دمهم ضد كل من يريد بالإنسانية خيراً ويبغى لها شرفاً ، اتفق هؤلاء كلهم على أن يدخلوا مع الإسلام فى معركة حياة أو موت ، وكان كل شيء يشير إلى أنهم منتصرون حتماً ، فالمسلمون داخل مصيدة لا يجدون منفذاً حتى إن النبي عليه أراد أن يتحايل على إنقاذ الدعوة فأرسل إلى البدو \_ وهم قوم تعرم عليهم الأموال وتفرقهم المنافع \_ وعرض عليهم أن يرجعوا \_ لتحدث ثغرة فى هذا الحصار \_ وعرض عليهم نصف ثمار المدينة ليعودوا ، وفعلا كادوا يقبلون لولا أن الفدائية والتضحية والاستاتة ملأت قلوب رؤساء كادوا يقبلون لولا أن الفدائية والتضحية والاستاتة ملأت قلوب رؤساء الأنصار سعد بن معاذ وسعد بن عبادة وقال سعد بن معاذ : والله عليهم إلاالسيف حتى يحكم الله بيننا وبينهم . فقال رسول الله عليهم الانعطيهم إلاالسيف حتى يحكم الله بيننا وبينهم . فقال رسول الله عليهم الانتصار لله عليهم إلاالسيف حتى يحكم الله بيننا وبينهم . فقال رسول الله عليه المسلم المعلم المنافع حتى يحكم الله بيننا وبينهم . فقال رسول الله عليهم المنافع حتى يحكم الله بيننا وبينهم . فقال رسول الله عليهم المنافع حتى يحكم الله بيننا وبينهم . فقال رسول الله عليهم المنافع حتى يحكم الله بيننا وبينهم . فقال رسول الله عليهم المنافع المنافعة الله عليهم المنافعة عليه المنافعة عليهم المنافعة عليهم المنافعة عليه المنافعة عليه المنافعة عليه المنافعة عليهم المنافعة عليهم المنافعة عليهم المنافعة عليهم المنافعة عليه عليه المنافعة عليه المنافعة عليه المنافعة عليه المنافعة عليه

« فأنت وذاك » (١) .

وشاء الله أن تزداد الظلمة عندما انضمت بنو قريظة إلى المشركين ولكن النبى عَلَيْكُ كان موقناً بأن النصر له لأنه موقن بكلام الله ، والله أنزل عليه بمكة \_ فى سورة الصافات : ﴿ ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين ﴿ إنهم لهم المنصورون ﴿ وإن جندنا لهم المغالبون ﴾ [ الصافات : الرسلين ﴿ إنه لمنصر رسلنا والذين آمنوا فى الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد ﴿ يوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار ﴾ [ غافر : ٥١ ، ٢٥ ] .

كان واثقاً من صدق الوحى ومن أن الله لن يخذله فصابر حتى تدخل القدر وعصفت الرياح بخيام المشركين وأكفأت قدورهم وألقت الفزع فى أنفسهم فانفضوا ما هزمهم إلا الله ، ولذلك كان عليه الصلاة والسلام فيما استقبل بعد ذلك من معارك يقول : « اللهم منزل الكتاب ، ومجرى السحاب » وهازم الأحزاب » اهزمهم وانصرنا عليهم » (٢) .

<sup>(</sup>١) راجع بالتفصيل سيرة ابن هشام : ٣ : ١٧٥ ، ١٧٥ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى في الجهاد \_ باب كان النبى عَلَيْكُ إذا لم يقاتل أول النهار أخر القتال حتى تزول الشمس ٢٣/٤ ومسلم في الجهاد \_ باب كراهة تمنى لقاء العدو ، والأمر بالصبر عند اللقاء / ١٤٣/٥ .

وكان يقول : « لا إله إلا الله وحده ، أعز جنده ، ونصر عبده ، وغلب الأحزاب وحده فلا شيء بعده » (١) .

لكن من الذي يستحق النصر ؟ .

قلوب أخرى ، فى الحقيقة عندما أقارن بين قلبى وقلوب أولئك الناس أشعر بشىء كبير من البعد ، لأنه فى يوم من الأيام ضاقت قريش بالحصار وقررت أن تهجم هجوماً تنتهى فيه إلى نتيجة حاسمة ، وفعلا وجهت قواها فى ضربة شديدة لقلب المدينة ، وتجمع المسلمون من الظهيرة إلى صلاة العصر إلى أن غربت الشمس وهم يقاومون حتى ردوا المهاجمين على أعقابهم خاسئين ، تدرون ما ذا كان تعقيب صاحب الرسالة الخاتمة على المعركة ؟ .

يقول: « ملاً الله بيوتهم وقبورهم ناراً شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس » (٢).

هذا ما أحزنه ، أحزنه أنه لم يسعد بلقاء الله فى صلاة العصر ، أحزنه أنه لم يشعر بحلاوة الوحى وهو يتلوه بين يدى رب العالمين !! .

هذا قلب وحوله قلوب على شاكلته أو تعلمت منه ، ما أساءها أن بذلت جهداً أو فقدت مالًا أو روعها الأعداء ، بل «شغلونا عن الصلاة الوسطى »!! .

ليس ببعيد أن تنزل الأمطار وأن تعصف الرعود وأن تقصف قواصف الجو على الكافرين فترغمهم على أن يفكوا الحصار ويذهبوا بدداً من حيث جاءوا: ﴿ ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً وكفى الله المؤمنين القتال وكان الله قوياً عزيزاً ﴿ وأنزل الذين ظاهروهم من أهل الكتاب من صياصيهم وقذف في قلوبهم الرعب فريقاً تقتلون وتأسرون فريقاً ﴿ وأورثكم أرضهم وديارهم وأموالهم وأرضاً لم تطنوها وكان الله على كل شيئاً قديراً ﴾ [ الأحزاب : ٢٥ : ٢٧ ] .

 <sup>(</sup>١) رواه البخارى فى المغازى \_ باب غزوة الحندق ١٤٢/٥ ومسلم فى الذكر والدعاء \_ باب
 التعوذ من شر ما عمل ومن شر مالم يعمل ٨٣/٨ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخارى فى الجهاد \_ باب الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة ٢/٤٥ ومسلم فى المساجد
 ١٠٠٠ضع الصلاة \_ باب الدليل لمن قال : الصلاة الوسطى هى صلاة العصر ١١١/٢ .

هذا ما تضمنته سورة الأحزاب عن غزوة الأحزاب ، وبداهة ما قلته يعد إشارات خاطفة ، أما المعركة وما وقع فيها وتفاصيلها فلها مجال آخر .

بعد ذلك جاء كلام في تنظيم البيت النبوى ، أساس هذا التنظيم يجعلنا نتحدث عن فلسفة الغني والفقر في الإسلام ..

أيها الإخوة: الإسلام دين يكره الفقر ويراه نكبة تنزل بالإنسان فتزلزل مروءته وتكسر رجولته ، ولذلك كان النبي عليه يسويه بالكفر في الاستعادة بالله من وطئتهما: « اللهم إنى أعوذ بك من الكفر والفقر ، اللهم إنى أعوذ بك من عذاب القبر لا إله إلا أنت » (١) وكان يقول: «اللهم إنى أعوذ بك من الجوع فإنه بئس الضجيع ، وأعوذ بك من الخيانة فإنها بئست البطانة »(١).

وكان يقول : « نعما بالمال الصالح للرجل الصالح » (٣) .

والآیات والأحادیث فی ذلك كثیرة ، لكن هل كان النبی علیه غنیا ؟ لقد أغناه الله فعلاً بنص القرآن الكریم \_ ﴿ ووجدك عائلًا فأغنی ﴾ [ الضحی : ٨ ] عائلًا : فقیراً . فأغناه . أغناه فی شبابه ورجولته بكدحه فی الأرض وتجارته التی كسب منها الكثیر ، وأغناه بعد الرسالة بنصیبه فی الفیء والغنائم ، كان غنیا ولكنه كان إماماً للبذل والعطاء ، قال لأبی ذر رضی الله عنه یوماً وكان یمشی معه : « یا أبا ذر : ما یسرنی أن عندی مثل أحد هذا ذهباً تمضی علی ثالثة وعندی منه دینار إلا شیئاً أرصده لدین إلا أن أقول به عباد الله هكذا وهكذا وهكذا عن یمینه وعن شماله ومن خلفه » (٤) .

 <sup>(</sup>۱) رواه أبو داود فى الأدب ــ باب ما يقول إذا أصبح ٤٣٣/١٣ والنسانى فى عمل اليوم والليلة
 ١٤٦/١ والحاكم وصححه ٢٥٢/١ والبيهقى ١٢/٧ وأحمد ٤٢/٥ ورمز له السيوطى بالصحة ( فيض القدير ١٣٥/٢)

 <sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في الدعاء \_ باب في الاستعاذة ٢/٤،٤ والنسائي في الاستعاذة ، الاستعاذة من الجوع ٢٦٣/٨ ، وابن ماجة في الأطعمة ١١١٣/٢ وقال في صحيح الجامع : ( ١٢٨٣ )

 <sup>(</sup>٣) رواه البخارى فى الأدب المفرد ـ باب المال الصالح للمرء الصالح : ٤٥ والحاكم فى البيوع
 وصححه ٢/٢ وأحمد ١٩٧/٤ ، ٢٠٢ .

 <sup>(</sup>٤) رواه البخارى فى الزقاق ــ باب قول النبى عَلِينِ ما أحب أن لى مثل أحد ذهب ١١٧/٨ ،
 ١١٨ ومسلم فى الزكاة ــ باب تغليظ عقوبة من لا يؤدى الزكاة ٧٥/٣ .

هذا عطاؤه ، ومع ذلك بلغ به العطاء أن ينسى حاجات بيته وربما سأل أهله الأدْمَ فقالوا ما عندنا إلا خل فدعا به فجعل يأكل به ويقول : نِعْم الأدْمُ الحل » (١) .

ما السبب في هذه المعيشة ؟ .

السبب أن الأمة الإسلامية كانت تواجه مصاعب هائلة ، ففي مكة حُصر المسلمون في شِعْب بني هاشم نحو ثلاث سنين كانوا يأكلون التراب من الفقر ، فكيف يتوسع ؟ .

ثم بعد الهجرة وجدنا المدينة المنورة تتعرض للهجوم والحصار والضوائق، أكان البيت النبوى يستمتع بالخير الكثير والزاد الوفير والناس يجيئون من كل ناحية فاقدين لأموالهم ولأملاكهم ؟ .

كان لابد أن يعيش البيت النبوى عيشة فيها شدة ، كان لابد أن يتحمل ، لكن النسوة اللاتى تزوجهن ـ وقد جئن من بيوتات كان فيها شيء من الحيروالثراء ـ تألمن وضقن ، وعلى ما بين الضرائر من خلاف اتفقن جميعاً على إعلان رفضهن لهذه المعيشة القاسية . فماذا يفعل الرسول عيالية ؟ .

جاء الوحى الإلهى يقول له: ليس إلا هذا ، وقل لمن عندك فى البيت ! هذه معيشة بيت يصدر للناس العفة والقناعة ، يصدر للناس السهر فى طاعة الله والتهجد وجعل الليل أبيض من طول القراءة والعبادة : ﴿ يَا أَيُّهَا النبي قَلَ لأَزُواجِكُ إِنْ كُنتِن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكن وأسرحكن سراحاً جميلًا ، وإن كنتن تردن الله ورسوله والدار

<sup>(</sup>١) رواه مسلم فى الأشربة – باب فضيلة الخل والتأدم به ١٢٥/٦ . قال ابن القيم : هذا ثناء عليه بحسب الوقت لا لتفضيله على غيره ، لأن سببه أن أهله قدموا له خبزاً فقال : ما من أدم ؟ قالوا : ما عندنا إلا خل ، فقال ذلك جبراً لقلب من قدمه وتطبيباً لنفسه لا تفضيلًا له على غيره ، إذ لو حصل نحو لحم أو عسل أو لبن كان أحق بالمدح ( فيض القدير ٢٨٦/٦ ) .

الآخرة فإن الله أعد للمحسنات منكن أجراً عظيماً ﴾ [ الأحزاب : ٢٨ ، ٢٩ ] .

وانتهت الآيات بقول الله لنساء النبى عَلَيْتُهُ : ﴿ وَاذْكُرُنَ مَا يَتَلَى فَى يَوْتُكُمُ وَانْهُ اللهِ كَانَ لَطَيْفًا خَبِيرًا ﴾ [ الأحزاب : ٣٤ ] .

هذا بدء لتنظيم البيت النبوى ثم اتصل التنظيم بعد ذلك بقضايا كثيرة ، ربما طال الوقت قبل أن ننهيها ، لعل لها مجالًا آخر .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

## الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعد:

أيها الإخوة: من علامات المجتمع المسلم ما قاله الله جل جلاله فى وصف أبنائه: ﴿ أَذَلَهُ عَلَى الْمؤمنين أَعزة على الكافرين ﴾ [ المائدة : ٥٤] ، ﴿ أَشَدَاءُ عَلَى الْكَفَارِ رَحْمَاءُ بَينَهُم ﴾ [ الفتح : ٢٩] .

نحن بحاجة إلى أن يكون المسلم ذليلًا لأخيه ، ومعنى أن يكون المؤمن ذليلًا لأخيه أن يكون المؤمن ذليلًا لأخيه أن يكون سهلًا معه وأن لا يكون شرساً أو صعب القياد ، ومعنى أن يكون المؤمن رحيماً بأخيه أن يرق له ، إذا عثر أنهضه وأزال عنه القذى الذى قد يضنيه في سقطته وأن لا يكون عوناً للشيطان عليه .

وأنا أرحب بل أنا مسرور بالنهضة الإسلامية التي انتشرت في عواصم الإسلام كلها . بديهي أن تلحق هذه النهضة شوائب ، ونحن لسنا معصومين ، بديهي أن يكون هناك طلاب فيهم قصور فقهي .

بديهى أن يستغل أعداء الإسلام هذا ، وأن تتحول المخابرات العالمية بأساليبها الدنسة الخبيثة إلى صفوف هؤلاء الطلاب لتمزقهم أو لتجعل قوى بعضهم ضد الآخر .

إن الصحوة الإسلامية موجودة الآن في كل بلد ، وأنا أخشى على الصحوة الإسلامية لا من الأعداء التقليديين المعروفين وإنما أخشى أن يأكل

بعضنا بعضاً بسبب خلافات تافهة وأفكار ضيقة .. ستجدون كما ذكرت لكم في صدر خطبتي الأولى ــ من يفسر القرآن بخطأ ومن يدخل في السنة وهو لايدرى رأساً من ذنب ولا يعرف صحيحاً من ضعيف ، وإذا عرف الصحيح لم يعرف كيف فهمه فقهاء الإسلام .

لا بأس أبداً أن يجيىء واحد من الناس يقول لك: الرسول عَلَيْكُهُ قال: ( نِعْم الأَدْمُ الحل) فلنجعل طعامنا كله خلا!! .

أى تفكير هذا ؟ هذا إنسان كبير يرضى نفسه بواقع عابر .

هناك ناس خبراء بالأحوال العلمية فى القاهرة وفى دمشق وفى بغداد وفى غيرها يريدون إساءة هذه الأمة ونكبتها فى حاضرها ، فلنكن بصراء بديننا وبمن يعملون فى هذه الميادين المشبوهة .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبِنَا غَلاَ لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيَّاءَ ذِي الْقَرَبِي وَيَنْهِي عَنَّ اللهِ وَالْمُخِي يُعْظُكُمُ لَعْلَكُمُ تَذْكُرُونَ ﴾ [ النحل: ٩٠] . الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [ النحل: ٩٠] . أقم الصلة

### بَيْنَ بَدُءِ الْوَحْيِ وَخِتَامُهُ

### خطبة عيد الأضحى المبارك بميدان عابدين في ١٩٧٩/١٠/٣١ م

الحمد لله حمداً مضاعف الشكر والثناء والتمجيد ، حمداً يوافى نعمه ويكافىء مزيده ، حمداً يُبتغى به رضاه ويُتقى به سخطه ﴿ وقل الحمد لله الذى لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك فى الملك ، ولم يكن له ولى من الذل وكبره تكبيراً ﴾ [ الإسراء : ١١١ ] .

الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . الله أكبر . ما أبدعت حياة وأحيى موات . الله أكبر ما اهتز في مهده طفل وما بَسَقَ (۱) في حقله نبات . الله أكبر ما دار في فضائه فلك . الله أكبر ما سبح بحمد ربه الأعلى ملك . الله أكبر ما انطلقت مواكب المجاهدين أنصار الله تنشر دعوته وتعلى كلمته وتُحيى شريعته . الله أكبر . ما انطلقت مواكب الحجيج صوب البيت العتيق الذي جعل الله زيارته حجاً مبروراً وسعياً مشكوراً . الله أكبر ما انسكبت عبرات التائبين يستغفرون الله لزلتهم ويستقيلونه من عثراتهم ويقولون ما قال أبونا الأول آدم وأمنا الأولى حواء : ﴿ ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترجمنا لنكونن من الخاسرين ﴾ [ الأعراف : ٣٣ ] الله أكبر ما قامت بربها الأشياء وخضعت لحكمه الأرض والسماء . الله أكبر ما التقي على ظهر الأرض الكفر والإيمان ، وتصارع أنصار الحق وأنصار الباطل وكافح بعضهم بعضاً ﴿ هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا قطعت لهم ثياب من نار يصب من فوق رءوسهم الحميم \* يصهر به ما في بطونهم والجلود \* ولهم مقامع من حديد ﴾ [ الحج : ١٩ - ٢١ ] .

هذا جزاء الكفرة الفجرة ، أما الصالحون الأبرار ﴿ والذين قتلوا فى سبيل الله فلن يضل أعمالهم ﴿ سيهديهم ويصلح بالهم ﴿ ويدخلهم الجنة عرفها لهم ﴾ [ محمد : ٤ ، ] .

<sup>(</sup>١) بسق النبات : ارتفع وطال .

الله أكبر ولا إله إلا الله ولا نعبد إلا إياه مخلصين له الدين ولو كره الكافرون .

#### أيها الإخوة :

إن أعياد الإسلام تقترن بالقرآن الكريم اقتراناً تاماً ، فمع بدء الوحى الأعلى كان رمضان ، وكان صومه ، وكان عيد الفطر ، ومع خواتيم الوحى الأعلى كان الحج ، وكان يوم عرفة ، وكان اكتمال الدين ، وكان بدء حضارة أظلت الدنيا فلم تر الدنيا لها نظيراً ، إذ أعْلت قدر الإنسان وشرَّفته على امتداد الزمان والمكان !! .

وبين بدء الوحى وختامه ثلاث وعشرون سنة ، ربع قرن طويل امتلأ بالأحداث العجب ، كان هذا المدى من الزمن مشحوناً بالنصر والهزيمة وبالفرح والحزن وبالفرج والضيق ، وكما قال ربنا : ﴿ وتلك الأيام نداولها بين الناس ﴾ [ آل عمران : ١٤٠ ] .

فى هذا الربع القرن وجدنا صاحب الرسالة الخاتمة يُطارَد فى الحرم الآمن ويقال له \_ وهو أنضر الناس عقلًا وأرشدهم فكراً \_ : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثم يطارد من بلده إلى مهجره لتلحق به فى أحد هزيمة رهيبة صرعت من أئمة المسلمين سبعين شهيداً ، وبلغ توقح الوثنية بعد أن أحرزت نصرها أن وقف قائدها يقول : ( أعْلُ هُبَل . فقال النبى عَلَيْكُم : « أجيبوه » . قالوا : ما نقول يا رسول الله ؟ قال : « قولوا : الله أعلى وأجل » (١) .

إذا كانت الوثنية قد ظفرت بمعركة وألحقت بالمسلمين خسائر فإن محمس سنين أعقبت غزوة أحد وإذا المسلمون سادة الموقف في مكة المكرمة ، وبعد سنة واحدة من فتح مكة كان المسلمون يسودون مواسم

<sup>(</sup>١) رواه البخارى فى المغازى ــ باب غزوة أحد ١٢٠/٥ ، ١٢١ .

الحج ومخيمات الحجيج ، وتنزلت في السنة التاسعة من الهجرة سورة التوبة تنهى الوجود الوثنى في جزيرة العرب وتختم رواية خرافية دامية بقيت تخدم الباطل أمداً ليس بالقصير ، وأعطى المشركون فرصة محدودة إما عادوا بعدها إلى رشدهم وإما فقدوا حياتهم وأمانهم ﴿ براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين ﴿ فسيحوا في الأرض أربعة أشهر واعلموا أنكم غير معجزى الله وأن الله مخزى الكافرين ﴿ وأذان من الله ورسوله ألى الناس يوم الحج الأكبر أن الله برىء من المشركين ورسوله فإن تبتم فهو خير لكم وإن توليتم فاعلموا أنكم غير معجزى الله وبشر الذين فهو خير لكم وإن توليتم فاعلموا أنكم غير معجزى الله وبشر الذين كفروا بعذاب أليم ﴾ [التوبة: ١ - ٣].

هذه الصيحة بعد اثنتين وعشرين سنة من بدء الوحى ختمت صراعاً دامياً طويلًا بين دعوة التوحيد وبين الجاهلية التي أبت إلا سفك الدم ومصادرة الحرية ووأد الحق فكان جزاؤها أن طُبِّق عليها القانون الأزلى : ﴿ فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض ﴾ [ الرعد : ١٧ ] .

لكن لهذا الصراع عبرة يجب أن يعيها الناس إلى آخر الدهر فإن الصراع بين الحق والباطل مُرُّ المذاق كثير الجراحات فادح التضحيات، ولقد تحمل المسلمون الأوائل بِجَلَدٍ هذا كله، وعلموا أن الصراع كلما اشتدت وطأته وبلغت القمة ويلاته كان النصر القريب وكان تحقيق الأمل، وبيَّن هذا رب العالمين حتى يدرك المسلمون أنهم لن ينالوا في زمن ما نصراً رخيصاً.

إن الكفاح يمس النفس الإنسانية حتى يبلغ شغاف القلب وحتى يبلغ السكين حزَّ العنق ، وعندما تصل المحنة إلى هذا المدى الرهيب تبدأ حركة التحول ، أما الكفر فإلى أدنى وأما الإيمان فإلى أعلى . قديماً أذاق الفراعنة موسى وقومه بلاءً شديداً وعذاباً مهيناً فلما شاء رب العالمين أن يخرج موسى وقومه من هذا الوادى رأى فرعون أن يتبعهم ﴿ فأتبعوهم مشرقين \* فلما تراءى الجمعان قال أصحاب موسى إنا لمدركون \* قال كلا إن معى ربى تراءى الجمعان قال أصحاب موسى إنا لمدركون \* قال كلا إن معى ربى

سيهدين \* فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم \* وأزلفنا ثم الآخرين \* وأنحينا موسى ومن معه أجمعين \* ثم أغرقنا الآخرين ﴾ [الشعراء: ٦٠ – ٦٦].

والشاهد أن موسى لما رأى فرعون يطارده ورأى الجيش يقترب منه لم يفزع وبلغت ثقته فى الله حدها عندما قال : ﴿ كلا إن معى ربى سيهدين ﴾ وقد هداه الله وأنجز وعده وأغرق الجبابرة وملأ بالطين أفواههم !! .

إذا قلنا: إن خواتيم الوحى نزلت فى مواسم الحج فهذا يتناول أموراً كثيرة ويحتاج إلى شيء من التفصيل ، فإن السنة التاسعة قرىء فى حجتها صدر سورة براءة ، وكان أبو هريرة وغيره من الصحابة ينسابون فى كل فج وينطلقون نحو كل اتجاه ليقولوا بأعلى صوتهم : « ألا لا يحج بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان » (١) . انتهت المهزلة ، انتهت الوثنية .

وفى السنة التى تلت هذه الحجة \_ حجة أبى بكر بالناس \_ نزل قوله تعالى : ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾ [ المائدة : ٣ ] .

وكثير من الناس يظن هذه الآية آخر ما نزل من القرآن الكريم ، وهذا غير صحيح ، فهي آخر ما نزل متعلقاً بالتشريع وآيات الأحكام ، لكن ثبت أنه بعد ثمانين يوماً من نزولها نزل قوله تعالى : ﴿ واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ﴾ [ البقرة : ٢٨١ ] .

وهذه الآية سمة مميزة لحضارة الإسلام ، إن الحضارة الأوربية الغالبة في هذا الزمان شرقيها وغربيها تعبد اليوم الحاضر وتجحد الغد القريب ، هذه الحضارة بشقيها ما تعبد إلا جسدها وإلا لذتها العاجلة وإلا زمنها المؤاتى ، أما أن يَمْهَد

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الحج ـ باب لا يطوف بالبيت عيان ۱۸۸/۲ ومسلم فى الحج ـ باب لا يحج البيت مشرك ١٠٦/٤ .

الإنسان لآخرته ، وأما أن يتزود من دنياه زاداً يلقى به ربه فهذا مالا تفكر فيه الحضارة الحديثة !! .

إن هذه الحضارة كافرة حقاً بالله مهما زعمت من إيمان ، ولكنها ما انتصرت وغلبت إلا لتفريط المسلمين فى مواريثهم وخلخلة اليقين فى صدورهم وانحراف خطاهم عن الصراط المستقيم الذى ألزمهم الله إياه !! .

وذلك يحتاج إلى شيء من البيان ، فإن الأمة العربية كانت في تاريخها القديم أمة من الشعوب العادية لا وزن لها في الحضارات الغالبة ولا في المدنيات الكاسحة ثم جاء الإسلام ، فماذا صنع للعرب ؟ .

لا أقول: أطعمهم من جوع \_ وقد فعل \_ ولا أقول: آمنهم من خوف \_ وقد فعل العرب الأمة الأولى فى العالم قريباً من ألف سنة!!.

إذا كان العرب معروفين في القارات بأنهم يصدرون النفط ( البترول ) فإن العرب قبل أربعة عشر قرناً قد طلعوا على الدنيا طلوع الصبح بعد ظلام طويل ، وكانوا يصدرون الوحى والقيم وحقوق الإنسان وحريات الشعوب !! .

كان العرب أمة أولى بما أفاءت على الدنيا من خير وبما أسدت للإنسانية من صنيع. كان العرب أمة أولى لا بشقشقة اللسان ولا بفم يفتخر كاذبا وأعماله تُزْرِى به وتقوده إلى أسفل. كان العرب في سيرتهم نماذج تحتذى وفي حضارتهم أفقاً عريضاً مليئاً بالنور والروحانية والثقافة والسماحة. كان العرب شيئاً مذكوراً في دنيا الناس لأنهم قاموا بالقرآن وساروا على هديه والتزموا وحيه!!.

فماذا كسب العرب لما تركوا الإسلام ؟! .

إن العرب من غير إسلام كقصب السكر من غير سكر ، إن العرب من غير إسلام صفر لا وزن لهم في حضارة ولا قدرة لهم على كسب معركة ، إن العرب من غير إسلام ليسوا شيئاً في تاريخ الحضارات ولا في تاريخ الحضارات ولا في تاريخ الأمم .

لقد زود الله هذه الأمة بمال ممدود وجاه عريض وبسط رقعتها بين المحيطين ، فأحشاء العالم كله بين أصابعها ، ولكن العرب هينون على الله وعلى الناس لأنهم ما يريدون أن يستمسكوا بدينهم وأن يجعلوا حماسهم لربهم .

إن العرب \_ لو رشدوا \_ دماغُ الإسلام وقلبه ، وقد امتن الله عليهم بهذه الحقيقة ، قلت يوماً وأنا أقرأ فى سورة البقرة : ﴿ وَمِن حَيْثُ خُرِجَتُ فُولُو وَجِهِكُ شَطْرِهُ فُولُو وَجِهِكُ شَطْرِهُ وَحِيثُ مَا كُنتُمْ فُولُوا وَجُوهُكُمْ شَطْرِهُ لَكُلّا يكون للناس عليكم حجة إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوهم واخشوني ولأتم نعمتي عليكم ولعلكم تهتدون ﴿ كَا أَرْسَلْنَا فَيكُم رَسُولًا مِنكُمْ ﴾ [ البقرة : ١٥١ ، ١٥٠ ] .

قلت : ما تمام النعمة وما حقيقة الهداية هنا ؟ .

واستبان لى المعنى ، إن الله يقول للعرب : إنه شرف ضخم أن تتجه القارات كلها من مشرقها إلى مغربها إلى هذه الكعبة المشرفة الجائمة فوق صدر الجزيرة العربية ، أى شرف هذا ؟ لكن هذا الشرف الذى ذكر القرآن به تبعته آية أخرى فكرت فيها ملياً ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فَيْكُم رُسُولًا مِنْكُم ﴾ قلت لنفسى : ﴿ كَمَا ﴾ هذه ما موقعها هنا ؟ التشبيه هنا ما معناه ؟ ثم تبين لى المعنى ، إن الله يقول للعرب : كما شرفتكم فجعلت القبلة فى أرضكم سبق أن شرفتكم بجعل النبوة الأخيرة فيكم ، بجعل الرسالة الخاتمة منكم !! .

ثم دخل العرب التاريخ لا من باب واحد ولكن من أبواب متفرقة ، ثم تبدأ خطاهم تتنكب النهج السوى ، وتبدأ عيونهم تشخص إلى يمين ، وإلى يسار ، إنهم ما أحسنوا الانتفاع بتراثهم ولا الاعتداد بنبوتهم ، ولذلك عرض لهم من الهزائم والآلام ما جعلهم مَضرب الأمثال !! .

أيها الشباب : اعلموا أن شرفنا بالإسلام ، وأن انتصارنا بتعاليمه ، وأن استعادة ما افتقدنا إنما هو بالوقوف عند حدوده والانطلاق مع غاياته وأهدافه .

أحب أن أقول للشباب: تشبثوا بالعقائد التي شرفكم الله بها ، ٥٣٥ استمسكوا بأصول الإسلام التي آلت إليكم بعد جهاد مُرِّ مع قوى الشر .. لقد ورَّ ثتنا الأجيال القديمة هذا الدين القيم ويجب أن يبقى في أيدينا وأن نورثه غيرنا وأن ننشىء عليه أجيالًا أخرى ربما كانت أصدق منا يقيناً وأعمق إيماناً وأجدى إلى تحقيق النصر وأقرب إلى بلوغ الفوز العظيم !! .

أحب أن أقول للشباب: عليكم أن تشعروا أعداءكم بأنكم طلاب آخرة لا طلاب دنيا ، عليكم أن تشعروا أعداءكم بأننا لا نطلب حكماً لنرتع فيه ، ولا نشتغل بسياسة لنكسب منها ، إننا خدم للقيم ولِشُعبِ الإيمان ، فمن استمسك بهذه القيم وأحيا هذه الشُّعب فنحن من ورائه نخدمه ونؤثر أن نكون جنوداً مجهولين لا نبتغي مالا ولا جاهاً لأن الله علمنا في كتابه أن الدار الآخرة ليست لطلاب المال والجاه ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً والعاقبة للمتقين ﴾ [ القصص : ٨٣ ] .

أيها الشباب: إن القاهرة كانت عاصمة الإسلام ، ولا تزال عاصمة الإسلام ، وستبقى بعون الله إلى آخر الدهر عاصمة الإسلام تصدر الثقافة الصحيحة وتنشىء الأجيال المضحية ، وعلى مناكب الشباب الْجَلْدِ النقى الطهور ومن هؤلاء الإخوة الذين حموا الإسلام فى قرون مضت سوف يكسب الإسلام معارك أخرى إن شاء الله فى أيام مقبلة .

إننا لن ننسى أبداً أن قوى الشر تتربص الدوائر بالإسلام وتظن أنها ربما نالت منه لبأساء أو ضراء نزلت بأهله ، ولكن هيهات هيهات مهما طال المدى فإلى الحق المصير .

اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التى فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر .

﴿ رَبُّنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فَى قَلُوبِنَا ﴿ وَلَا تَجْعَلُ فَى قَلُوبِنَا ﴿ عَلَا لَانِينَ آمَنُوا رَبِّنَا إِنْكَ رَءُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

### نَظرَاتٌ فِي سُورَة "كَسَ"

### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص في سنة ١٩٧٣ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعــد:

فسنتدبر الآن سورة من سور القرآن الكريم ، نشرحها على طريقتنا فى التفسير الموضوعى للقرآن الكريم ، هذه الطريقة التى نرسم بها صورة مجملة للسورة تبين ملامحها وتستكشف الخيوط التى تشد أولها إلى آخرها وآخرها إلى أولها ، وتبين لنا المحور الذى تدور عليه السورة كلها .

والذى نبدأ تدبره هذه الساعة \_ مستعينين الله جل جلاله \_ سورة يس ، وهى سورة تستغرق نحو خمس صفحات فى المصحف ، وهى تتكون \_ بعد دراسة عميقة لها \_ من مقدمة تتناول الرسالة وصاحبها ، وثلاثة فصول تستوعب الأدلة على صدق هذه الرسالة .

أما المقدمة فقد بدأت بقسم : ﴿ يَسَ ﴿ وَالْقُرَانُ الْحَكَمِ ﴿ إِنْكَ لَمْنَ الْحَكَمِ ﴿ إِنْكَ لَمْنَ الْمُوسِلِينَ ﴾ [يس : ١ \_ المرسلين ﴿ عَلَى صَرَاطُ مُسْتَقِيمٍ ﴾ تنزيل العزيز الرحيم ﴾ [يس : ١ \_ ٥] .

وهناك علاقة بين المقسم به والمقسم عليه ، فالقسم هنا قسم بقوة الدليل على صدق القضية ، قسم بوضوح الحجة على وجاهة صاحبها الذى جاء بها ، قسم بما فى القرآن على أن الذى تنزل عليه القرآن مرسل حقاً من عند الله جل شأنه .

هذه العلاقة مطردة في كثير من أقسام القرآن يراها من يراها وتغيب عمن نغيب عنهم .

عندما فسر الشيخ محمد عبده رحمه الله سورة الضحى ـ وكانت السورة قد نزلت بعد فتور الوحى وانقطاعه أمداً طال أو قصر ـ قال : اختار الله القسم بهذين الوقتين : ﴿ والضحى والليل إذا سجى ﴾ إشارة إلى أن وقت الضحى وقت تألق للنور فهو يشبه ساعات الوحى ، وأن وقت الظلمة بالليل وقت وحشة وسكون فهو يشبه انقطاع الوحى !! .

وترى ذلك أيضاً فى قوله تعالى : ﴿ والنجم إذا هوى \* ما ضل صاحبكم وما غوى ﴾ فإذا كانت السورة تتحدث عن معراج النبى عَيْسَةً إلى ربه فإن هبوطه بعد استغراقه فى التجلى الإلهى يشبه عودة الكوكب المنطلق إلى مكانه فى الأرض مرة أخرى!! .

قال تعالى : ﴿ يَسَ \* وَالْقُرَآنُ الْحَكِيمِ \* إِنْكُ لَمْنَ الْمُرْسِلِينِ \* عَلَىٰ صراط مستقيم \* تنزيل العزيز الرحيم ﴾ .

إن ما فى القرآن من حكمة وما فيه من استقامة دليل على أن صاحبه ليس كاذباً إنه مرسل من لدن العلى القدير ليأخذ بنواصي الناس إلى الحق ، وليصنف أقدامهم على الطريق القويم ، وليجعل منهم ناساً أهدى طريقاً ، وأقوم قيلًا ، وأشرف غاية ، وأهدى سبيلًا ، وتنزّل القرآن من الله جل شأنه الموصوف بالعزة والرحمة لتنضح هذه المعانى على الأمة التي تحمل الرسالة على الرسالة نفسها ، كأن الرسالة من لدن العزيز الرحيم تقدم للبشر

ما يحتاجون إليه من كرامة وعزة ، وتقدم أيضاً لهم ما يفتقرون إليه من رحمة وسكينة .

وذاك ما يسره الله للعرب ، وكانت العرب يومئذ أمة ما ورثت عن آبائها إلا الجاهلية الطامسة ، وما أخذت عن آبائها إلا الحيرة والوثنية في لتنذر قوماً ما أنذر آباؤهم فهم غافلون « لقد حق القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون ﴾ [ يس : ٦ ، ٧ ] . والناس أمام دعوات الإصلاح ورسالات الحق فريقان : بعضهم مَرِن يُحْسن أن يتدبر ما يعرض عليه وأن يستبين وجه الصواب فيه وأن ينخلع من تقاليده التي كبلته ليذهب مع الدين الجديد حيث يذهب به .

وهناك ناس آخرون يعيشون في عالم من السدود والقيود كأنهم رُمى بهم في سجن ضيق فأبصارهم مهما تحركت لا تعدو السدود التي حولهم من يمين ويسار ومن فوق ومن تحت : ﴿ إِنَا جَعَلْنَا فِي أَعِنَاقُهُم أَعَلَالًا فَهِي اللهُ وَقَالَ فَهُم مقمحون ﴿ وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون ﴿ وسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون ﴿ إِنمَا تنذر من اتبع الذكر وخشى الرحمن بالغيب فبشره بمغفرة وأجر كريم ﴾ [يس: ٨ - ١١].

ولقد تضمنت السورة بعد هذه المقدمة ثلاثة فصول تعرض الدلائل التي تشرح الصدور ، والبراهين التي تقيم العوج وترتفع بالنفس الإنسانية إلى مستوى اليقين العاقل والإيمان الواعى :

أما الفصل الأول فدليل تاريخي يعرض موقف الأنبياء وموقف الناس من دعواتهم .

وأما الفصل الثانى فدليل عقلى يحرك الفكر الخامد وينظم له المقدمات التي يعرف بها ربه .

وأما الفصل الثالث فدليل تربوى يعتمد على الآخرة وأنها حق وأن ما يعقبها من ثواب أو عقاب ينبغى أن يلتفت الناس إليه حتى لا تستبد بهم خرافة طائشة أو مقالة ضالة . الدليل الأول : دليل يتصل بالماضي قريبه وبعيده .

الدليل الثانى : دليل يتصل بالحاضر المعاصر الذى نعيش فيه .

الدليل الثالث: دليل يتصل بمستقبل الإنسانية وما أعده الله للأخيار والأشرار جميعاً.

وبذلك تكون السورة ــ فى فصولها الثلاثة بعد المقدمة ـ قد تعرضت للزمن كله : ما مضى وما ينتظر وما نعيش فيه .

بدأ الدليل الأول بقوله تعالى : ﴿ واضرب لهم مثلًا أصحاب القرية إذ جاءها المرسلون \* إذ أرسلنا إليهم اثنين فكذبوهما فعززنا بثالث فقالوا إنا إليكم مرسلون \* قالوا : ما أنتم إلا بشر مثلنا وما أنزل الرحمن من شيء إن أنتم إلا تكذبون ﴾ [يس: ١٣ – ١٥].

أساس القصة يعطى شيئاً من الحقائق التى نحتاج إليها فإن الرسالة التى انفردت بالعموم زماناً ومكاناً هى رسالة محمد عَيَّلِيْكِم، أما الرسالات التى سبقته فهى رسالات محلية موضعية ، يرسل النبى من الأنبياء إلى قرية باليرسل عدد من الأنبياء إلى قرية واحدة كافى هذه السورة ، إذ نجد اثنين من الدعاة إلى الله بُعث بهما معاً إلى قرية واحدة ، فلما كُذَّبا قال الله : وفعززنا بثالث فقالوا إنا إليكم مرسلون في فكان جواب أهل القرية : لستم مرسلين ، أنتم ناس لا تزيدون علينا ولا تنقصون ، لا صلة لكم بالسماء ، ما تقولونه دعوى مرفوضة : ﴿ ما أنتم إلا بشر مثلنا وما أنزل الرحمن من شيء إن أنتم إلا تكذبون في كان رد المرسلين على هذا التحدى أو هذا التصدى ﴿ قالوا ربنا يعلم إنا إليكم لمرسلون \* وما علينا إلا البلاغ المبين في [ ١٥ – ١٧ ] .

وظيفة الرسل: التعليم ـ تعليم الجاهل. وظيفة الرسل: التبليغ ـ تبليغ الذاهل. وظيفة الرسل: تغيير النفس الإنسانية تغييراً يجعلها تعرف الحق وكانت تجهله، تعرف الله معرفة صحيحة وكانت إما عاجزة عن هذه المعرفة وإما تعرفه معرفة فيها خطأ وصواب.

لكن كثيراً من الناس خصوصاً خدم الباطل المنتفعين من الأوضاع

الجائرة المرتزقين من المظالم القائمة ، هؤلاء لا يَدَعون كلمة الحق تمضى إلى آذان المستمعين لأنهم يخشون أن يصحو النيام وأن يعتدل المنحرفون ، ولو كانأهل الباطل يطمئنون إلى ما عندهم لتركوا أهل الحق يقولون ما لديهم ولكنهم ما يطمئنون إلى ما عندهم ولذلك سرعان ما قالوا لأهل الحق : ﴿ إِنَا تَطِيرُنَا بَكُم ﴾ تشاءمنا منكم : ﴿ لئن لم تنتهوا ﴾ عن البلاغ ﴿ لنوجمنكم وليمسنكم منا عذاب أليم ﴾ كان جواب المرسلين : ﴿ طائركم معكم أئن ذكرتم بل أنتم قوم مسرفون ﴾ [يس : ١٨ ، ١٩].

ويعرض القرآن الكريم هنا مثلًا لجندى مجهول ، لم يذكر القرآن اسمه لأنه يريد أن يستبقى هذا الاسم عند الله حتى يكون نموذجاً للناس الذين يحبون أن يعملوا بعيداً عن الضوء زاهدين في الشهرة راغبين عن الهتاف وعن التفاف الجماهير.

رجل مجهول الاسم ولكنه عند الله معروف المكانة رفيع الدرجة . رجل مجهول الاسم ولكنه في حماسه للحق وفي إيمانه بالدين وفي تأييده للمرسلين تحرك من أقصى المدينة لينصر الرسالة التي شعر بأن الحق فحواها وأن الهدى معناها : ﴿ وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى قال يا قوم اتبعوا المرسلين \* اتبعوا من لا يسئلكم أجراً وهم مهتدون ﴾ هؤلاء ناس ما يطلبون من أحداً ثمناً على موعظة تلقى أو نصيحة تؤدى أو حق يعلم . ثم يتحدث عن نفسه فيقول : ﴿ ومالى لا أعبد الذي فطرني وإليه ترجعون \* يتحدث عن نفسه فيقول : ﴿ ومالى لا أعبد الذي فطرني وإليه ترجعون \* أأتخذ من دونه آلهة إن يردن الرهن بضر لا تغن عنى شفاعتهم شيئاً ولا ينقذون \* إنى إذاً لفى ضلال مبين \* إنى آمنت بربكم فاسمعون ﴾

هذا حوار أداره الرجل بينه وبين نفسه وبينه وبين الناس واستحياه القرآن ليسمعه أهل مكة قديماً ولتسمعه البشرية على امتدادها مع تاريخ الحياة فوق هذه الأرض حتى يكون للتوحيد أساسه الحقيقي .

ما الذى يربطنى بغير الله \_ كما يقول الإملىم زين العابدين \_ إنها لمأساة أن يدعو فقير فقيراً وأن يتعلق محتاج بمحتاج . أنت فقير تعلق بالغنى ، أنت محتاج تعلق بمن لا يحتاج إلى أحد و يحتاج إليه كل أحد ، هذا المعنى هو الذي أودعه النبي عَلَيْكُم في حديثه الصحيح :

« اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطى لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد » (١) .

إذاً فلتسقط الآلهة كلها وليبق على عرش القلوب المؤمنة الإيمان برب العالمين وحده ، ما تتجه إلا إليه ولا تعبد إلا إياه ، هكذا تعلم الناس من هذا الدليل : ﴿ إِنَّى آمنت بربكم فاسمعون ﴾ .

قيل في روايات التاريخ: إن أهل القرية قتلوا الرجل ورفضوا ما عنده وبداهة كانت المسافة بينه وبين الجنة مسافة الانتقال من الحياة إلى الموت، في لحظة واحدة ينتقل إنسان من شارع ما في شوارع القاهرة، من حارة ما في إحدى الميادين ينتقل من دنيا مغبرة ما في إحدى الميادين ينتقل من دنيا مغبرة إلى جنة عرضها السموات والأرض يمرح فيها ويستريح: ﴿ قيل ادخل الجنة قال يا ليت قومي يعلمون \* بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين ﴾ الجنة قال يا ليت قومي يعلمون \* بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين ﴾ [يس: ٢٦، ٢٧].

هل احتاج القتلة إلى جيش يؤلف وتعبأ قواه لينتقم منهم ؟ .

لا ، هم أهون على الله من هذا : ﴿ وَمَا أَنْوَلْنَا عَلَى قَوْمُهُ مَنْ بَعْدُهُ مِنْ السّمَاءُ وَمَا كُنَا مَنْوَلِينَ ﴾ إن كانت إلا صيحة واحدة فإذا هم خامدون ﴾ يا حسرة على العباد ما يأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزئون ﴾ ألم يروا كم أهلكنا قبلهم من القرون أنهم إليهم لا يرجعون ﴾ وإن كل لما جميع لدينا محضرون ﴾ [ يس : ٢٨ – ٣٢ ] .

هذا هو الفصل الأول من السورة وهو مع المقدمة يستغرق نحو صفحتين وتبقى من السورة ثلاث صفحات تضمنت فصلين آخرين:

<sup>(</sup>١) جزء من حديث رواه مسلم في الصلاة باب ما يقول إذا رفع رأسه من الركوع ٢٧/٢ .

الفصل الأوسط حديث معاصر ترك الماضى فلم يتحدث عنه ولم يتحدث أيضاً عن المستقبل ، إنما قال للناس : ألا يفكر أحدكم في الأكل الذي يتناوله ، كيف نبت ؟ ومن الذي صنعه له ؟ إن الرغيف يقع في يديك فتمزقه كي تلتهمه ، أفكرت كيف كان هذا الرغيف حبوباً في سنابل القمح أو حبوباً في كيزان الذرة أو حبوباً في سنابل الأرز ؟ هل فكرت كيف انشق الوحل والطين عن الورود والرياحين ؟ هل فكرت كيف تحولت التربة الهامدة إلى أشجار شامخة ونخيل باسقة وثمار تتدلى ؟ .

قال تعالى : ﴿ وآية لهم الأرض الميتة أحييناها وأخرجنا منها حباً فمنه يأكلون ، وجعلنا فيها جنات من نخيل وأعناب وفجرنا فيها من العيون ، ليأكلوا من ثمره وما عملته أيديهم أفلا يشكرون ﴾ [يس : ٣٣ \_ ٣٥] .

ثم إن ولداً لا يتكون في بطن أمه إلا من ازدواج ، وإن ثمرة لا تتكون إلا من ازدواج بل إن الذَّرَّة تتكون من عناصر مزدوجة ، وليس هناك من تفرد في كيانه وتوحد في ذاته إلا رب العالمين : ﴿ سبحان الذي خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون ﴾ [يس: ٣٦] .

هذه آية ، وآية أخرى .

﴿ وآية لهم الليل نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون \* والشمس تجرى لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم \* والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم \* لا الشمس ينبغى لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل فى فلك يسبحون ﴾ [يس: ٣٧ – ٤٠] إن أى سياحة مع علماء الفلك تجعل الإنسان يتضاءل فى مكانه ويشعر بحقارته على ظهر هذه الأرض بل يشعر بحقارة الأرض كلها إذا قيست الأكوان بأحجامها .

إن أى دارس لعلم الفلك يعلم أن الأرض والمجموعة الشمسية كلها شيء ضئيل في كون كبير وأن الأرض لو تبددت في الفضاء وتلاشت فلم يبق عليها كافر ولا مؤمن ما نقص الملكوت الإلهى شيئاً طائلًا: « يا عبادى لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكى شيئاً ، يا عبادى لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكى شيئاً » (۱).

#### وآية ثالثة :

﴿ وآية لهم أنا حملنا ذريتهم فى الفلك المشحون ، وخلقنا لهم من مثله ما يركبون ، وإن نشأ نغرقهم فلا صريخ لهم ولا هم ينقذون ، إلا رحمة منا ومتاعاً إلى حين ﴾ [يس: ٤١ ـ ٤٤].

الذى يقرأ السورة يجد أن الدليل العقلى امتد وتسلل إلى الدليل الثالث والأخير وهو الدليل الذى يسوقه القرآن الكريم ويكثر من عرض مشاهده لأمر واحد هو:

نحن البشر غارقون فى مطالبنا ومآربنا فقلما نتفصى منها ونتخلص من قيودها كى نعيش فى عالم الحق لحظات ترتفع بنا ونعتز بها ، ولذلك يلح القرآن الكريم على البشر بوصف الجنة حتى لا يزهدوا فيها وبوصف النار حتى لا يتجرأوا عليها ، ويلح القرآن الكريم عليهم بمشاهد البعث والجزاء ويبين أن ذلك سوف يقع لهم وهم منغمسون فى تجاراتهم أو فى صناعاتهم أو فى أحوالهم المعاشية ، التاجران يبسطان الثوب بينهما فلا يتبايعانه ولا يطويانه وتقوم الساعة : ﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴿ ما ينظرون إلا صيحة واحدة تأخذهم وهم يخصمون ﴿ فلا يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم يرجعون ﴿ ونفخ فى الصور فإذا هم من الأجداث إلى ربهم ينسلون ﴾ [ يس : ٤٨ ـ ٥٠] .

(١) رواه مسلم في البر ــ باب تحريم الظلم ١٦/٨ .

وختمت السورة بهذا الدليل على البعث وصدقه :

﴿ وضرب لنا مثلًا ونسى خلقه قال من يحيى العظام وهى رميم ؞ قل يحييها الذى أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم ﴾ [يس: ٧٨، ٧٩].

تستطيع إن كنت حافظاً للقرآن أن تغمض عينيك ثم تتأمل علام تدور سورة يس ، تستطيع إذا كنت غير حافظ للقرآن أن تعود إلى مصحفك ثم تقرأ سورة يس وقد عرفت كيف أن أولها تمهيد لآخرها وكيف أن آخرها تصديق لأولها وكيف أن هناك خيوطاً خفية تشد معانى السورة وتبين حقائقها ، وبذلك نحسن فهم القرآن ونحسن تدبره والانتفاع به .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

# الخطبذالت انبذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً خاتم النبيين وإمام المرسلين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد:

فالقرآن كنز مشحون بالهدايات ملىء بالخيرات ، القرآن أوجد من العدم أمة كبيرة ، وقد ثبت أنه يستحيل أن تقوم نهضة تشق طريقها فى الحياة وتزحف نحو مستقبلها البعيد وهى راسخة وقوية ومتفائلة وناجحة إلا إذا كان لها مهاد معنوى يُمدها بالقوة والأمل ، وقد كان القرآن الكريم أساس انطلاق العرب من جزيرتهم التي عاشوا فيها زمناً كما وصف القرآن في هذه السورة : ﴿ لتنذر قوماً ما أنذر آباؤهم فهم غافلون \* لقد حق القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون ﴾ [يس: ٣، ٧].

لكن هذا القرآن حوَّل الغفلة إلى يقظة ، حوَّل الجمود إلى حركة ، حوَّل الموت الأدبى إلى حياة !! .

هذا ما يصنعه القرآن ، لكن كيف يصنع القرآن هذا ؟ بآيات تعلق على الجدران ؟ بقراء يُستجلبون في سرادقات الموتى ؟ .

لا ، تقول سورة يس : ﴿ لينذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين ﴾ [يس : ٧٠] .

على المسلمين أن يُنشئوا علاقة جديدة بالقرآن .. وأن يؤسسوا صلات

ذكية بهذا الكتاب حتى يستطيعوا أن يحيوا وأن يؤدوا واجبهم وأن يعودوا سيرتهم الأولى رجالا كباراً وشعوباً محترمة .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُوبِنَا غُلاَّ لَلْذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [الحشر: ١٠].

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَيِ الْقَرَبَى وَيَنْهَى عَنَ الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلة

## نظرَات فِي سُورَةِ الزَّمُ رُد)

#### خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص فی ۱۹۷۳/٦/۲۹ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعــد :

فبعون الله نلقى نظرات فى سورة الزمر ، والزمر جمع زمرة وهى الجماعة .. والقارىء العادى لسورة الزمر يرى أن اسمها ربما أخذ من آخر ما ورد فى السورة من تقسيم الناس إلى قسمين :

قسم يذهب إلى جهنم: ﴿ وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمراً ﴾ [ الزمر: ٧١] وقسم يذهب إلى الجنة: ﴿ وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمواً ﴾ [ الزمر: ٧٣] إلا أن القارىء المتدبر الذى ينعم النظر فى السورة الكريمة يرى أن اختلاف الناس زمراً وانقسامهم جماعات والمقارنة بين مبدأ كل جماعة وطريقها ونهايتها وبين الجماعات الأخرى المقابلة لها يرى أن هذا التقابل موجود فى السورة كلها.

قال تعالى : ﴿ فَمَنَ أَظُلَمَ مَمْنَ كَذَبِ عَلَى اللهِ وَكَذَّبِ بِالصَّدَقَ إِذَ جاءه أليس فى جهنم مثوى للكافرين \* والذى جاء بالصدق وصدق به أولئك هم المتقون ﴾ [ الزمر : ٣٢ ، ٣٣ ] . وقال تعالى : ﴿ ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة أليس فى جهنم مثوى للمتكبرين ﴿ وينجى الله الذين اتقوا بمفازتهم لا يمسهم السوء ولا هم يحزنون ﴾ [الزمر: ٦٠، ٦٠].

فهذه آیات \_ فی السورة \_ ذکرت حالِ الحزبین أو الفریقین أو الزمرتین وقد تکرر \_ فی السورة \_ أمر المقابلة بین العمی والبصر ، وبین الحق والباطل ، وبین الشرك والإیمان ، وسنقف \_ إن شاء الله \_ أمام هذه المقابلات وقفات متأنیة نتدبر ما أودع الله فیها من عبرة وما بث فی ثنایاها من حکمة ورحمة .

إلا أننا نريد \_ الآن \_ أن نعرف المحور الذى دارت عليه السورة كلها قبل أن نستعرض بتفصيل هذه المقابلات وما يعقبها من شروح .. هذه السورة تقوم على : تصحيح المعتقد وتنقية الإيمان من الشوائب التى علقت به وإخلاص التوحيد لله ..

قامت السورة كلها على هذا المعنى ، وهى فى وفائها بحقه ودورانها حوله ومجادلتها أصحاب الأوهام والنقائض والخرافات دونه ، هى بهذا جزء من القرآن الكريم الذى أنزله الله ليحق الحق ويبطل الباطل فى شئون الناس جميعها .

القرآن الكريم كتاب إذا قورن بغيره \_ فرضاً \_ وجدناه أعمر الكتب بالأدلة التي تنافح عن وجود الله وكاله ، وأحرَّ الكتب أسلوباً في دفع الناس إلى حب الله واليقين فيه والاعتماد عليه .

القرآن الكريم كتاب الحقائق مصفاة منقاة لا شائبة فيها ، ولو أن أى إنسان رُزق الحياد المطلق ثم قيل له : اقرأ هذا الكتاب فإنه يتحدث عن رب العالمين واقرأ غيره إن شئت وقارن ، فإنه عندما يقرأ القرآن الكريم سيجد حديثاً عن الله مفصلا معقولا ، ويجد براهين مستخلصة من مقدمات رتيبة ، ويجد أن منهج القرآن في إثبات العقائد وفي غرسها وتجميع الناس عليها وفي مناقشات غيره ثمن ذهبوا مذهبا آخر غير ماشرح يجد أن القرآن الكريم في هذا كله بلغ مدى يستحيل أن يقترب منه غيره .

**\*** \* \*

وهذا هو السر في أن الآية الأولى من هذه السورة نزلت تقرر هذه الحقيقة :

﴿ تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ﴿ إِنَا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابِ بالحق فاعبد الله مخلصاً له الدين ﴾ [ الزمر : ١ ، ٢ ] .

لابد من استعراض لأحوال الناس فى علاقاتهم بالله ، وقد استعرضت الآيات هنا هذه الأحوال :

﴿ فاعبد الله مخلصاً له الدين \* ألا لله الدين الخالص والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى إن الله يحكم بينهم فى ما هم فيه يختلفون \* إن الله لا يهدى من هو كاذب كفار \* لو أراد الله أن يتخذ ولداً لاصطفى مما يخلق ما يشاء سبحانه هو الله الواحد القهار ﴾ [ الزمر : ٢ - ٤ ] .

\* هناك ناس لا يؤمون بألوهية ، يرون الكون مقطوعاً مبتوراً ليس له صاحب ولا مدبر ولا موجد ، كان الإلحاد بهذا الوصف مرضاً يصيب بعض الأفراد قديماً ، ولكنه الآن أصبح مرضاً شائعاً قامت باسمه دول عظيمة ـ كا توصف ـ لها قوى ضخمة فى البر والبحر والجو .

\* وهناك \_ فى أمريكا وغرب أوربا \_ ناسَ لا دين لهم ، يؤمنون بالمادة وحدها ، ويعيشون لأهوائهم فوق هذا التراب ، وأكثرهم ينكر الألوهية ويغفلها ويبعدها من طريقه ، فهو يرسم خطته فى الحياة وفق دماغه .

\* وهناك من يؤمن بألوهية ، لكن هذه الألوهية قد تكون نتاج عمل عقلى ناقص ، وذلك كإيمان بعض الفلاسفة الإلهيين مثل « أرسطو » ، فهو يتصور الإله الذي خلق السموات والأرض مستغرقاً في تفكير ذاتي مشغولا بنفسه وآفاقه عما عداه ، فهؤلاء لا يدرون شيئاً مما يقع في الأرض ولا يعرفون ما هنالك .

\* وهناك نوع من التدين الأرضى والسماوى فمثلًا اليهود يرون أن الله

الذى خلقهم خلق العالم من أجلهم أو خلقهم في العالم ليحتكروه ويكونوا سادته (١) !! .

ومن تبجحهم أنهم أثبتوا فى العهد القديم أن أباهم يعقوب أخذ لقب إسرائيل بعد أن صارع الله طول الليل وكاد يغلبه ، وإنما أنقذ الإله نفسه بأن أعطاه لقب إسرائيل (٢)!! .

\* وهناك من انتزع من ذات الله جزءاً ، وزعم أن هذا الجزء ولد لله ، واعتبر هذا الولد حيناً إلهاً وحيناً آخر ابن إله أو شبه إله أو ما إلى ذلك مما حيَّر الأفهام واستحال أن يوجد له تفسير واضح معروف !! .

\* وهناك مشركو العرب الذين كانوا يعلمون أن الله موجود وأنه حق ولكنهم يقولون:إن الاتصال بهذا الإله مباشرة شيء صعب ، وهناك أولاد لله يمكن الاتصال بهم فيقربوننا منه ويكونون شفعاء لنا عنده !! .

أما الإسلام فقد جاء بعد هذه الأوهام الكثيرة ، والمزاعم المختلفة وقال : إن الله واحد لا شريك له ، وقال : إن ما عدا الله من أشخاص أو أشياء عبيد له ليس لهم مع الله شيء وأفضلهم قدراً وأكثرهم أجراً هو أشدهم إخلاصاً لله وتعبداً له واستغراقاً في طاعته وابتعاداً عن مخالفته .

بيَّن الإسلام أن قصة أن لله ولداً قصة سخيفة : ﴿ لُو أَرَادُ الله أَنْ يتخذ ولداً لاصطفى مما يخلق ما يشاء سبحانه هو الله الواحد القهار ﴾ [ الزمر : ٤ ] .

ليس لله ولد ، ما عدا الله عبد له ، خلقه من عدم ودبَّر أمره وأفقره إلى ذاته أبد الآبدين ، فما يستغنى بذاته عبد أبداً وإن كان نبياً أو ملكاً ،

<sup>(</sup>١) فى سفر التثنية الإصحاح الرابع عشر: «أنتم أولاد للرب إلهكم، لا تخمشوا أجسامكم ولا تجعلوا قرعة بين أعينكم لأجل ميت. لأنك شعب مقدس للرب إلهك وقد اختارك الرب لكى تكون له شعباً خاصاً فوق جميع الشعوب الذين على وجه الأرض».

<sup>(</sup>٢) راجع سفر التكوين .. الإصحاح الثاني والثلاثون .

من العرش إلى الفرش كل شيء عانٍ وجهه لله ، ذليل فى ساحته ، مقهور له ، مغلوب على أمره لأنه عبد ، ولو كان الله يريد أن يكرم أحداً لكرم من شاء لكن ولادة وبنوة لا .

على هذا النحو بدأت سورة الزمر :

﴿ فاعبد الله مخلصاً له الدين ﴿ أَلَا للهِ الدين الْحَالَص والذين الْحَدُوا مِن دُونِهُ أُولِياء مَا نَعْبَدُهُم إِلَّا لِيقْرِبُونَا إِلَى اللهِ زَلْفَى إِنَّ اللهِ يَحْكُمُ يَعْبُهُمْ فَى مَا هُمْ فَيهُ يَخْتَلْفُونَ إِنَّ الله لا يَهْدَى مِنْ هُو كَاذْب كَفَار ﴿ لُو أُرادُ اللهِ أَنْ يَتْخَذُ وَلَدا لَا يَصْطَفَى مُمَا يَخْلَقُ مَا يَشَاء سَبَحَانَهُ هُو اللهِ الواحد الله الزمر : ٢ - ٤].

ولما كان المسلمون الآن قد تجرى بينهم بعض الخلافات فى دعاء الله فإنى أحببت أن أذكر كلام العلماء فى معنى التوسل ، قال العلماء : تذكر كلمة الوسيلة وتقصد بها معان خمسة :

أما المعنى الأول: فهو التوسل إلى الله بذاته وصفاته وأسمائه الحسنى . وهذا النوع من التوسل لاشك فى قبوله وصحته ، ومنه هذا الدعاء: « اللهم إنى أسألك بأنى أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذى لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد » (١) .

ومنه هذا الدعاء أيضاً: « اللهم إنى عبدك ابن عبدك ابن أمتك ناصيتي بيدك ماض في حكمك عدل في قضاؤك أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو

<sup>(</sup>۱) عن بريدة الأسلمى عن أبيه قال : « سمع النبى عَلَيْ رجلًا يدعو وهو يقول : اللهم إنى أسألك بأنى أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذى لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد . قال فقال : والذى نفسى بيده لقد سأل الله باسمه الأعظم الذى إذا دعى به أجاب وإذا سئل به أعطى » رواه الترمذى فى الدعوات \_ باب ما جاء فى جامع الدعوات عن رسول الله عَلَيْ وقال هذا حديث حسن غرب ٩ / ٤٤٥ وأبو داود فى الوتر \_ باب الدعاء ٤٣٦٢ والنسائى ٣٦٢٥ وابن ماجة فى الدعاء \_ ٢٠١٠ وابن حبان وصححه فى الدعاء \_ باب اسم الله الأعظم ٢/٢٥/١ ، ١٢٦٧ وأحمد ٥ / ٢٣٠ وابن حبان وصححه والحاكم وصححه ٥ / ٢٠١٠ وأقره الذهبى .

استأثرت به فی علم الغیب عندك أن تجعل القرآن ربیع قلبی ونور صدری وجلاء حزنی وذهاب همی » (۱) .

أما المعنى الثانى: فهو التوسل إلى الله بالعمل الصالح، وهذا النوع من التوسل مقبول يقيناً، وهو مفهوم من قوله تعالى: ﴿ يَا أَيّهَا الذَّيْنَ آمنوا القوا الله وابتغوا إليه الوسيلة وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون ﴾ [المائدة: ٣٥] فإن الوسيلة هنا تعنى العمل الصالح. وقد جاء في السنة الصحيحة أن ثلاثة آواهم الغار وانسد فمه وهم في داخله فلم يروا إلا أن يتوسل كل منهم إلى الله بأفضل ما قدم من عمل، وفعلاً توسل الأول ببره بوالديه، وتوسل الثاني بعفافه، وتوسل الثالث بعدله، فكشف الله عنهم وخرجوا يمشون (٢).

(١) رواه أحمد ٣٩١/١، ٣٥٢ وابن حبان وصححه ( ٢٣٧٢) وقال فى المجمع ( ١٨٦/١٠ ، ١٨٧): رواه أحمد وأبو يعلى والطبرانى والبزار إلا أنه قال: وذهاب غمى مكان همى ، ورجال أحمد وأبى يعلى رجال الصحيح غير أبى سلمة الجهنى وقد وثقه ابن حبان .

(٢) عن ابن عمر عن النبي عَلَيْتُ قال : « خرج ثلاثة يمشون ، فأصابهم المطر ، فدخلوا في غار في جبل ، فانحطت عليهم صخرة ، قال : فقال بعضهم لبعض : ادعوا الله بأفضل عمل عملتموه ، فقال أحدهم : اللهم إني كان لي أبوان شيخان كبيران ، فكنت أخرج فأرعى ، ثم أجيء فأحلب فأجيء بالحلاب فآتي به أبوى فيشربان ثم أسقى الصّبية وأهلى وامرأتي ، فاحتبست ليلة ، فجئت فإذا هما نائمان ، قال : فكرهت أن أوقظهما ، والصبية يتضاغون عند رجلي ، فلم يزل ذلك دأبي ودأبهما حتى طلع الفجر ، اللهم إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا فرجة نرى منها السماء ، قال ففرج عنهم . وقال الآخر : اللهم إن كنت تعلم أني كنت أحب امرأة من بنات عمى كأشد ما يحب الرجل النساء ، فقالت : لا تنال ذلك منها حتى تعطيها مائة دينار ، فسعيت فيها حتى جمعتها ، فلما قعدت بين رجليها قالت : اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه ، فقمت وتركتها ، فإن كنت تعلم أنى فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا فرجة ، قال : ففرج عنهم الثلثين . وقال الآخر : اللهم إن كنت تعلم أني استأجرت أجيراً بفرق من ذرة فأعطيته ، وأبي ذاك أن يأخذه فعمدت إلى ذلك الفرق فزرعته حتى اشتريت منه بقراً وراعيها ، ثم جاء فقال : يا عبد الله أعطني حقى ، فقلت : انطلق إلى تلك البقر وراعيها فإنها لك ، فقال : أتستهزىء بي ؟ قال فقلت : ما أستهزىء بك ولكنها لك ، اللهم إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ، فكشف عنهم » رواه البخاري في البيوع ـــ باب إذا اشترى شيئاً لغيره بغير إذنه فرضي ٢٠٤/٣ ومسلم في الذكر ... باب قصة أصحاب الغار الثلاثة والتوسل بصالح الأعمال ٨٩/٨ ، ٩٠ .

أما المعنى الثالث : فهو التوسل إلى الله بدعاء الصالحين ، وهو أن تقول لمن شئت أو يقول لك من شاء : ادع الله لي ، وهذا النوع من التوسل لا خلاف بين العلماء في صحته وقبوله ، ونحن جمهور المسلمين ندعو الله لنبينا عليه الصلاة والسلام (١) ولمن سبقنا من المؤمنين (٢) ، وروى عن عمربن الخطاب رضي الله عنه : ﴿ أَنَّهُ اسْتَأَذُنَ النَّبِي عَلَيْكُمْ ۖ فَيُ العمرة فقال : أي أخي أشركنا في دعائك ولا تنسنا (٣) ، وقد كان المسلمون عندما يقع لهم شيء من الضيق يطلبون من النبي عَلَيْكُم أن يدعو الله لهم ، وحدث ـ كما يقول أنس بن مالك أن « أصابت الناس سنة على عهد النبي عَلِيْتُ فبينا النبي عَلِيْتُهُ بخطب في يوم جمعة قام أعرابي فقال: يا رسول الله هلك المال وجاع العيال فادع الله لنا ، فرفع يديه وما نرى في السماء قُرَعَةً ، فو الذي نفسي بيده ما وضعها حتى ثار السحاب أمثال الجبال ، ثم لم ينزل عن منبره حتى رأيت المطر يتحادر على لحيته عَلِيْكُمْ فمطرنا يومنا ذلك ومن الغد وبعد الغد والذي يليه حتى الجمعة الأخرى ، فقام ذلك الأعرابي أو قال غيره فقال : يا رسول الله تهدُّم البناء ، وغرق المال فادع الله لنا ، فرفع يديه فقال : « اللهم حوالينا ولا علينا » فما يشير بيده إلى ناحية من السحاب إلا انفرجت وصارت المدينة مثل الْجَوْبة

(١) عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه سمع النبي عَلِيْنَا يَقُول :

<sup>«</sup> إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا على فإنه من صلى على صلاة صلى الله عليه بها عشراً ثم سلوا لى الوسيلة ، فإنها منزلة فى الجنة لا تنبغى إلا لعبد من عباد الله وأرجو أن أكون أنا هو فمن سأل لى الوسيلة حلَّت له الشفاعة » رواه مسلم فى الصلاة ـ باب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه ثم يصلى على النبى عَرِّقِالِيَّة ثم يسأل له الوسيلة ٤/٢ .

وعن جابر بن عبد الله أن رسول الله عَلِيْظُهُ قال : « من قال حين يسمع النداء : اللهم ربِّ هذه الدعوة التامة والبصلاة القائمة آت محمداً الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته ، حلَّت له شفاعتي يوم القيامة » رواه البخاري في الأذان ــ باب الدعاء عند النداء ١٥٩/١ .

 <sup>(</sup>۲) قال تعالى : ﴿ والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا
 بالإيمان ولا تجعل فى قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رءوف رحيم ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذى فى الدعوات \_ باب (١) وقال : هذا حديث حسن صحيح ٧/١٠ وأبو داود فى الوتر \_ باب الدعاء ٢٥٥٤ وابن ماجة فى المناسك \_ باب فضل دعاء الحاج ٩٦٦/٢ وأجمد ٢٩/١ ، ٢٩/١ وقال فى ضعيف الجامع ( ٦٢٩٢ \_ ١٠٥٩ ) : ضعيف .

وسال الوادي قناةٌ شهراً ، ولم يجيء أحد من ناحية إلا حدَّث بالجَوْد (١) .

وعن أنس « أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان إذا قُحطوا استسقى بالعباس بن عبدالمطلب فقال : اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا . قال : فيسقون » (٢) .

أما النوع الرابع: فهو التوسل إلى الله تعالى بحق أو بجاه محمد عَلِيلِكُم وهو ممنوع عند جمهور العلماء لأنه لم يقع من الصحابة رضى الله عنهم فى الاستسقاء ونحوه لا فى حال حياة النبى عَلِيلِكُم ولا بعد موته ولم يثبت فى دعاء من الأدعية الصحيحة ، والدعاء عبادة أساسها التوقيف .

وقال الذين قبلوا هذا اللون من التوسل بل وُجد فى السنة « أن رجلًا ضرير البصر أتى النبى عَيْسَةُ فقال : ادع الله أن يعافينى ، قال : « إن شئت دعوتُ وإن شئت صبرتُ فهو خير لك » ، قال : فادعه ، فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء : « اللهم إنى أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبى الرجمة ، إنى توجهت بك إلى ربى فى حاجتى هذه لتقضى لى ، اللهم فشفعه في » (٣) وهذا الحديث وإن كان ضعيفاً إلا أنه روى من نحو أربعة عشر طريقاً .

أما النوع الخامس : فهو دعاء غير الله ، وقد اتفق العلماء على رفضه لأن الدعاء عبادة ، والعبادة لا تكون إلا لله .

 <sup>(</sup>١) رواه البخارى فى الجمعة \_ باب الاستسقاء فى الخطبة يوم الجمعة ١٥/٢ ومسلم فى صلاة
 الاستسقاء \_ باب الدعاء فى الاستسقاء ٢٥/٣ . و « قناة » اسم لواد معين من أودية المدينة .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الاستسقاء ... باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا ٣٤/٢ .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذى فى الدعوات \_ باب ٦ أحاديث شتى من باب الدعوات وقال هذا حديث حسن صحيح غريب ٢٢/١٠ والنسائى وابن ماجة فى إقامة الصلاة \_ باب ما جاء فى صلاة الحاجة وأحمد ١٣٨/٤ ورواه أيضاً ابن خزيمة فى صحيحه والحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين .

على هذا النحو يمكن أن ندرك الحقائق في عقيدة التوحيد عندما نقرأ قوله تعالى : ﴿ أَلَا لِللهِ الدينِ الْخَالَصِ وَالذَينِ اتْخَذُوا مِن دُونِهُ أُولِياءً مَا نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي إن الله يحكم بينهم في ما هم فيه يختلفون إن الله لا يهدى من هو كاذب كفار ﴾ [ الزمر : ٣ ، ٤ ] .

والكاذب الكفار \_ هنا \_ من افترى على الله ما لم يقله ، أو من افترى على الله آله من المحروماً من على الله تعتبر صاحبه محروماً من توفيق الله ومن فضله .

بعد أن بينت السورة أن الله هو رب العالمين وأنه الخالق وأن ما عداه مخلوق وأن الأمر كله إليه وأن الحكم كله منه بعد أن بينت هذا حركت فى كل إنسان عقله الذى يفهم به ويخاطب به ويرتفع أو ينخفض به ، وقد لوحظ أن السورة ذكرت « أولى الألباب » ثلاث مرات فى خلال محمسة عشر سطراً منها .

قال تعالى : ﴿ أَمَنَ هُو قَانَتَ آنَاءَ اللَّيلَ سَاجِداً وَقَائَماً يَحَذُرُ الآخَرَةُ ويرجو رحمة ربه قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولو الألباب ﴾ [ الزمر : ٩ ] .

وقال تعالى : ﴿ فَبَشَرَ عَبَادَ ﴾ الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولو الألباب ﴾ [ الزمر : ١٧ ، ١٨ ] .

وقال تعالى : ﴿ أَلَمْ تُو أَنْ الله أَنْزُلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءَ فَسَلَكُهُ يَنَايِيعٍ فَى الأَرْضُ ثُمْ يَخْرِجُ بِهُ زَرْعًا مُخْتَلْفًا أَلُوانَهُ ثُمْ يَهِيجٍ فَتَرَاهُ مَصْفَراً ثُمْ يَجْعَلُهُ حَطَامًا إِنْ فَى ذَلْكَ لَذَكْرَى لأُولَى الأَلْبَابِ ﴾ [ الزمر : ٢١ ] .

هذا الإيقاظ لأولى الألباب يعنى أن التدين يوم يكون مناقضاً للعقل فإن هذا التدين يسقط ، هذا الكلام المتكرر عن أولى الألباب يعنى أن الإسلام عقد صلحاً بين العلم والدين ، لأن العلم والدين في نظر الإسلام كل منهما يكمل الآخر ويترجم عن جانب من الحقيقة الكونية في الأزل والأبد .

معنى هذا أن السورة التى قامت على إخلاص التوحيد أو على تصحيح العقيدة أرادت أن تقول للإنسان : إنك أيها الإنسان مخلوق لك ناحيتان :

ناحية مع الله \_ سلبية \_ تقف بين يديه خاضعاً تسمع منه ولا تقترح عليه ، تنتظر منه أن يوجهك هو بوحيه ، تطلب منه لأنك فقير وهو غنى ، لأنك ضعيف وهو قادر .

هذه ناحية ، وناحية أخرى إيجابية ، فأنت عبد لله سيد للكون ، ملك في العالم ، العناصر تحت يديك ، البر والبحر والجو من مملكتك ، كرمك الله في هذا الملك الواسع وجعلك سيد هذا الكون على أن تكون عبداً لرب الكون .

هذا المعنى هو ما قامت عليه سورة الزمر ، صححت العقيدة ، وينت أن الله الفرد الصمد ليس له ند ولا ضد وعلمتنا إذا عبدناه ودعوناه أن نلجأ إليه وحده ولانلجأ إلى غيره ، وعلمتنا في مجتمعنا أن نحل ما أحل وأن نحرم ما حرم وأن نحتكم إلى القوانين التي شرعها .

أقول قولى هذا وأستغفر الله لى ولكم .

33V

# الخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين . وأشهد أن محمداً خاتم النبيين وإمام المرسلين . اللهم صلّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين . أما بعـــد :

عباد الله : أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل ، واعلموا أيها الناس أن الإسلام لا يزال ديناً مجهولًا في العالم كله حيناً وبين أتباعه حيناً آخر .

أما فى العالم فقد قال لى أحد القادمين من أوربا إنهم عندما كانوا يسمعون منى احتراماً لعيسى يستغربون ويقولون: هل الإسلام يحترم عيسى ؟ .

إنهم لا يعلمون أن الإسلام يصف عيسى بأنه سيد وشريف ووجيه فى الدنيا والآخرة ، والسبب أن الأجهزة الصليبية الاستعمارية ناشطة فى الكذب على الإسلام ، وليتها وجهت نشاطها فى محاربة الانحلال والإلحاد الذى ملأ أوربا وأمريكا ، إنها تنسى هذا كله وتشمر عن ساعديها لضرب الإسلام وحده !! .

لكن المشكلة أن المسلمين أنفسهم لا يعرفون دينهم معرفة صحيحة ، وكثيراً ما يجيء بعض إخواننا هنا لكى نجعل بعض الخلافات الفرعية مجالًا للحديث على هذا المنبر ، وهذا مستحيل ، فلله المنة على العبد الذى يتكلم ، ينكم إننى أوتيت رشدى ، إننى لست مجنوناً حتى أتكلم فى خلافات فرعية أو فقهية أو أمور جزئية ممكن أن تحل برفع المستوى العلمى للمسلمين .

إن أعداء الإسلام تميزوا بالعلم الواسع فى الدنيا وبالبراعة الهائلة فى الإنتاج وبالقدرة على رسم الخطط ، ونظروا للمسلمين كما ينظر بعض ال

الفلاسفة إلى جماعات من الصبية فى الحارة ، فهو يلعب بهم أو يسخر منهم أو يغرى بعضهم بالبعض الآخر أو يشغلهم بشىء من العبث يصرفهم عن مستقبلهم وعن حياتهم وعن غدهم القريب والبعيد!! .

نريد أن نعقل من نحن ؟ وما رسالتنا ؟ وأين نحن فى دنيا الناس ؟ ومن أعداؤنا ؟ وما بيتوا لنا ؟ وما يمكن أن نتجاوز عنه من خلافات فرعية بيننا حتى نستطيع أن ننقذ أنفسنا ؟ .

إن الشيوعية العالمية والصليبية العالمية والصهيونية العالمية إن كل هذه القوى شحذت سكينها لتجهز على العرب والمسلمين ، فإذا لم يستيقظ العرب الآن فمتى يستيقظون ؟ بعد الذبح ؟ بعد الذبح لا يقظة إلا فى جهنم وبئس القرار ؟! .

يجب أن نكون كما وصف الله المؤمنين القدامى : ﴿ أَشَدَاءَ عَلَى الْكَفَارِ وحماء بينهم ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] فإن وصف المسلمين الآن أنهم رحماء بالكفار أشداء بينهم !! .

نريد أن نعرف من نحن ؟ . وما مستقبلنا ؟ .

فإن كل شيء يتجه على عجل لوأدنا والإجهاز علينا فإلى متى نبقى في غفلتنا ؟ .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبِنَا غَلَا لَلْذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحْيَمَ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَّ اللهِ يَأْمَرُ بَالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَيِ الْقَرْبِي وَيَنْهِي عَنَّ اللهِ وَيَنْهِي عَنَ الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [النحل: ٩٠]. أقم الصلة

### نَظُـرَات فِی سُورَةِ الزَمْـرُ (٢) خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص في ١٩٧٣/٧/٦ م

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمِد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين . اما بعد:

فقد شرحنا فى الجمعة الماضية صدر سورة الزمر ، ومع التفسير الموضوعى للقرآن الكريم نمضى فى استكمال هذه السورة المباركة آملين أن يجعلنا الله ممن قال فيهم النبى عليلية .

« خيركم من تعلم القرآن وعلمه » (١) .

إن سورة الزمر - كما أبنًا - تقوم على محور واضح هو إخلاص التوحيد لله ، ونفى النقص ، وإثبات الكمال لله فى جميع الشئون .. والمؤمن يدرك من أعماق قلبه أن الله جل شأنه هو الأحد الصمد الذى لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ، ما من شيء إلا وهو خالقه ، ومامن خير إلا وهو سائقه ، وما من ضوء إلا وهو مشرقه ، وما من رزق إلا وهو رازقه ، وما من أمر إلا وهو مدبره ، والله سبحانه وتعالى يسبح كل شيء بحمده ، ويهتف بمجده ، ويعنو أمام وجهه ، ويشعر بالذل فى ساحته ، وأكرم منزلة ويهتف بمجده ، ويعنو أمام وجهه ، ويشعر بالذل فى ساحته ، وأكرم منزلة لإنسان أن يكون بين يدى ربه راكعاً أو ساجداً يقول : سبحان ربى العظيم أو سبحان ربى العظيم أو سبحان ربى العظيم أو سبحان ربى العظيم أو سبحان ربى الأعلى !! .

<sup>(</sup>١) رواه البخارى في فضائل القران ـ باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه ٢٣٦/٦ .

وقد تضمنت سورة الزمر مقارنات بين الفريقين :

« الفريق الذي آمن ووحَّد ونزَّه وانتقل التوحيد في حياته من التوحيد في العقيدة إلى التوحيد في العمل والسلوك فأصبح مؤمناً ظاهراً وباطناً.

\* والفريق الذي اختلطت عليه الأمور وتوزعته الأهواء في كل ناحية .

فى سورة الزمر سبع مقارنات بين الفريقين ، نريد أن نذكرها ثم نرى التعقيب القرآنى عليها ، وقبل أن نذكرها نريدتوجيه الأنظار إلى إشارة بلاغية فى هذه المقارنات ، فأحيانا يحكى القرآن المقارنة بين الطرفين فيثبت الطرفين معاً ، وأحياناً يذكر طرفاً ويسكت عن الطرف الاتحر .

المقارنة الأولى : ﴿ أُمَّن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولو الألباب ﴾ [ الزمر : ٩ ] .

أمَّن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه كمن هو نائم مِلّء أجفانه لا تؤرقه فكرة ولا يزعجه عن الكسل والخمول والحنوع إيمان أو تهجد أو رغب في طاعة الله ؟ أيستوى الكسول والنشيط ؟ .

أيستوى الخامل والناهض ؟ . أيستوى من طهر فمه بتلاوة القرآن ومن أغلق فمه فلم يتل حرفاً ؟ والواقع

أن المجتمع المتدين يفرقه عن المجتمع الملحد فارق ، فإن الإنسان منا قد يكون في كيانه فضل نشاط وزيادة حركة فلا يكفيه النهار حتى يضم إليه الليل ، فإن كان المجتمع مؤمناً كان نشاطه الليلي أبيض ، يصرفه في قيام الليل وأداء العبادات ومناجاة الله ، وأما إذا كان المجتمع منحلًا أوملحداً فإن نشاطه بالليل

يَحْمَرُ من الأعراض المذبوحة والحرمات المسفوكة والحدود المضيعة !!.

ولا تزال الفوارق قائمة ، فليالى المؤمنين بيضاء لأنهم يقومونها في طاعة الله ، أما ليالى الفاسقين فحمراء لأنهم يذبحون الشرف فيها !! .

لا تزال الفوارق قائمة ، فليل المؤمن كما قال الله تعالى : ﴿ أَمَّنْ هُو قَائَتُ اللهِ عَالَى : ﴿ أَمَّنْ هُو قَائَتُ اللَّهُ الللَّا الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

فی ظلام اللیل منفرداً قام یدعو الواحد الصمدا عابد لم تبق طاعته منه لا روحاً ولا جسداً خطب الغزالی – المجلد الثانی المقارنة الثانية : ﴿ أَفَمَنَ حَقَ عَلَيْهُ كَلَمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تَنْقَذُ مَنْ فَيُ النَّارِ ﴾ [ الزمر : ١٩ ] .

وهذه المقارنة كسابقتها حذف فيها طرف وأثبت فيها طرف ، وهَنَا أثبت الطرف الحنسيس الذي حق عليه كلمة العذاب لأنه زاغ وضل ، والله جل شأنه يجعل إضلاله عقوبة لمن استمحق في تفكيره ولمن شرد في مسلكه : ﴿ إِنَّ الله لا يهدى من هو كاذب كفار ﴾ [ الزمر : ٣ ] ، شمسلكه : ﴿ إِنَّ الله على كل قلب متكبر جبار ﴾ [ غافر : ٣٥ ] .

فالذى يضل ويستكبر ويتجبر ويطغى يضله الله وينسج على بصيرته غشاوة سوداء ، وعندئذ لو تجمع أهل الأرض على استنقاذه من ضياع الدنيا وبوار الآخرة لعجزوا عن أن ينجوه من بطش الله !! .

أفمن حق عليه كلمة العذاب لأنه تكبر وطغى فأضله الله وأذله كمن عاش على نحو آخر استحق به أن يلهمه الله رشده وأن يتم له نوره وأن يحفظ عليه نعمته ؟ .

هذه المقارنة يدل عليها ما ذكر بعدها مباشرة : ﴿ لَكُنَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبُّهُم هُمْ عُرِفٌ مِن قُولُم الله الله عُرف مبنية تجرى من تحتها الأنهار وعد الله لا يخلف الله الميعاد ﴾ [ الزمر : ٢٠ ] .

المقارنة الثالثة: ﴿ أَفَمَنَ شَرَحَ الله صدره للإسلام فَهُو عَلَى نُورَ مَنَ رَبِهُ فُويِلُ للقَاسِيةَ قَلُوبَهُم مِنْ ذَكُرُ الله أُولئك في ضلال مبين ﴾ [ الزمر ] . وهذه المقارنة كسابقتها ذكر فيها طرف وحذف فيها طرف إلا أن الذي ذكر هنا هو النوع الطيب والذي طوى النوع الحبيث ؟!.

ما الذي تعنيه كلمة ﴿ فهو على نور من ربه ﴾ ؟ .

يمكن أن تعنى هذه الكلمة أمرين:

الأمر الأول: أن الكافر يأكل فلا يدرى من رزقه ، ويشرب فلا يدرى من سقاه ، ويكتسى فلا يدرى من ستره ، ويصح ويرزق العافية فلا يدرى من أسبغ عليه حُلل العافية ومنحه ما يستمع به من قوة في حواسه ومشاعره ، وفي هذا النوع من الناس يقول الله تعالى : ﴿ فرهم يأكلوا ويتمتعوا ويلههم الأمل فسوف يعلمون ﴾ [ الحجر : ٣ ] .

أما المؤمن فإنه يأكل ويشكر ، يعرف أن ما عنده من فضل هو خير الله ساقه إليه ، كان النبى عليه إذا فرغ من طعامه قال : ﴿ الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين ﴾ (١) .

وقال: « من لبس ثوباً فقال: الحمد لله الذي كساني هذا ورزقنيه من غير حول منى ولا قوة غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر » (٢). المؤمن الذي على نور من ربه يدرك أن ما فيه هو أمر الله وخيره وفضله، فإن كان يرضيه شكر، وإن كان يتعبه صبر لأنه على نور من ربه لأنه يعرف أن كل شيء من الله .

المعنى الثانى للنور: أن المؤمن المستنير في حياته يجعل هواه تبعاً لما جاء به الإسلام فهو إذا أمر الله قال: لبيك أنا أول من يطيع ، وإذا نهى الله قال: أنا أول من يجتنب ، إذا كان هناك لله حد كان أول من يحفظه ، وإذا كانت هناك وصية كان المنفذ المحب لها ، فهو في الحلال والحرام وفي الخير والشر وفي الأمر والنهي يمشى متبعاً أمر الله مستنيراً بتعاليمه صافاً قدميه على الصراط المستقيم وماضياً إلى الهدف لأنه على نور من ربه ﴿ أو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشى به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشى به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ [ الأنعام : ١٢٢ ] .

هذه الآية ذكرت الطرفين: الذى فى الظلمات ليس بخارج منها، والذى استنار بأمر الله، أما آية الزمر فقد ذكرت طرفاً وطوت الطرف الآخر: ﴿ أَفْمَنْ شَرَحُ اللهِ صَدْرُهُ لَلْإِسْلامُ فَهُو عَلَى نُورُ مَنْ رَبِّهُ ﴾ أى كمن هو فى الظلمات ليس بخارج منها ؟.

و نلاحظ أن القرآن الكريم يتحدث فيه رب العزة عن قيمة هذا القرآن في أعقاب كثير من المقارنات ، وهنا يقول الله : ﴿ الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثانى تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود فى الأطعمة \_ باب ما يقول الرجل إذا طعم ١٠/٣٣٠ والترمذى فى الدعوات \_ باب ما يقول إذا فرغ من الطعام والنسائى فى عمل اليوم والليلة : ٢٦٥ وابن ماجة فى الأطعمة \_ باب ما يقول إذا فرغ من الطعام ١٠٩٢/٢ وأحمد ٣٢/٣ وحسنه الحافظ ابن حجر : فيض القدير ٥/١٥١) وقال فى ضعيف الجامع (٤٤٤٣) : ضعيف .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود فى أول كتاب اللباس ١٤/١١ ، ٦٥ وقال فى صحيح الجامع ( ٦٠٨٦ ...
 ٢٠١٥ ) حسن .

جَلُودَهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذَكُرُ اللهُ ذَلَكُ هَدَى اللهِ يَهْدَى بَهُ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يَضَلُلُ اللهِ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [ الزمر : ٢٣ ] .

ومعنى هذا أن القرآن خير الكتب لأنه كتاب لا ريب فيه ، وهو أحسن الحديث لأنه لا خداع فيه ولا ختل ولا كذب فيه ولا انحراف .. وكلمة « متشابهاً » تحتاج إلى شرح ، ففى سورة آل عمران يقول الله : هو الذى أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ﴾ [آل عمران: ٧].

المحكم هنا: ما تحدث عن العقائد والأخلاق والأحكام والعبادات والفضائل وما إلى ذلك ، وهو أم الكتاب لأن التكليف به ولا يتحمل آراء شتى .

والمتشابه هنا: ما تحدث عن الله وذاته وصفاته ، ولما كان العقل الإنساني قاصراً بطبيعته عن أن يدرك أبعاد ما وراء المادة فإن الحديث في المتشابه رُفض ، وقد قيل: إن العقل يدرى الكثير ولكنه لا يدرى نفسه ما هو ، كما أن الأسنان تقضم الطعام ولكنها لا تقضم نفسها ؟! .

هذا هو المحكم والمتشابه في سورة آل عمران ، لكن قد يطلق على القرآن كله أنه متشابه ، ومعنى أن القرآن كله أنه متشابه ، ومعنى أن القرآن كله محكم أنه محبوك الصياغة دقيق المعانى ، يستحيل أن يتطرق إليه تناقض أو أن يتسلل إليه لغو أو وهم ، ومعنى أن القرآن كله متشابه أنه يهدى الناس إلى حقائق محددة و يجرى إلى غايات معينة ، ففي سورة يونس يقول الله سبحانه : ﴿ إن في اختلاف الليل والنهار وما خلق الله في السموات والأرض لآيات لقوم يتقون ﴾ [ يونس : ٦ ] .

هذا المعنى الذى نزل فى مكة هو هو الذى نزل فى المدينة بعد عشر سنين فى سورة آل عمران فى قوله تعالى : ﴿ إِنْ فَى خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب ﴾ [ آل عمران : 19٠ ] .

وكلمة « مثانى » تعنى أنه يتضمن الخوف والرجاء والأمر والنهى

والوعد والوعيد والنعيم والجحيم وكثيراً من المتقابلات التي يحتاج الناس إليها لضبط سلوكهم وتحديد مواقفهم في دنياهم .

وكلمة «تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله » تحتاج إلى شرح فإن أثر القرآن – الحقيقى ليس فى تصايح الحمقى وليس فى هذا الجؤار الهمجى الذى يصحب تلاوة القرآن كا نرى فى بعض الأماكن مما يدل على عدم الوعى وقلة الفقه ، بل التأثر الحقيقى أن ترى إنساناً اخترقت الهدايات السماوية كيانه واستقرت فى قلبه فجعلته خلقاً آخر لأن روح القرآن شرحت صدره ، ورفعت مستواه ، وجعلته يحس من جلال الله ما يرتعد به بدنه أو من بشاشة الرحمة الإلهية ما يفتح أقطار نفسه على أمل كبير وخير كثير .

المقارنة الرابعة : ﴿ أَفَمَنَ يَتَقَى بُوجِهِهُ سُوءَ الْعَذَابِ يُومِ الْقَيَامَةُ وَقَيْلُ لَلْظَالَمِينَ ذُوقُوا مَا كُنتُم تَكْسُبُونَ ﴾ [ الزمر : ٢٤ ] .

والمعنى: «أفمن يتقى بوجهه سوء العذاب يوم القيامة » فتسود ملامحه ، وتنظمس معالمه ، ويكسو حريق النار أديم وجهه كمن يجيىء آمناً يوم القيامة : ﴿ يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم بشراكم اليوم جنات تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم ﴾ [ الحديد : ١٢ ] .

هذا هو الفارق بين الاثنين ، وهو فارق كبير ، لكن هل يظلم ربك أحداً ؟ لا ، ولذلك يقول بعد هذه المقارنة : « وقيل للظالمين ذوقوا ما كنتم تكسبون ﴾ [ الزمر : ٢٤ ] .

المقارنة الحامسة : ﴿ فَمَنَ أَظُلَمَ مُمَنَ كَذَبِ عَلَى اللهِ وَكَذَبِ بِالصَّدَقَ إِذَ جَاءَهُ أَلِيسٍ فَى جَهْنَمُ مَثُوى للكافرين ﴿ وَالذَى جَاءَ بِالصَّدَقَ وَصَدَقَ بِهُ أُولِئِكُ هُمُ المَتَقُونَ ﴾ [ الزمر : ٣٣ ، ٣٣ ]

هذه المقارنة تحكى صنفين من الناس:

صنفا صادقاً يتبع الصدق في حياته ويهتدى بسناه في سيرته وأخلاقه . وصنفاً كاذباً يتبع الضلال ويمشى في الدنيا معوج المسلك . ألطف ما فى هذه المقارنة أن الله جل شأنه \_ رحمة منه بعباده وبراً منه بالمؤمنين \_ يقول : ﴿ لهم ما يشاءون عند ربهم ذلك جزاء المحسنين \* ليكفر الله عنهم أسوأ الذى عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذى كانوا يعملون ﴾ [ الزمر : ٣٤ ، ٣٥ ] .

نسأل الله أن يجعلنا ممن قال فيهم : ﴿ لَيَكُفُرِ الله عنهم أسوأ الذي عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون ﴾ .

ثم نسمع من رب العالمين جل شأنه عتاباً لعبيده ، هذا العتاب يقول للعبد الفقير المسكين العاجز المحتاج : لم ذهبت إلى باب غير بابى ؟ هل الباب الآخر فيه الغنى وعندى الفقر ؟ هل الباب الآخر فيه قضاء الحاجات وعندى الحرمان ؟ .

هذا العتاب يقول: « أليس الله بكاف عبده » ؟ .

ثم يقول الله : ﴿ وَيَخُوفُونَكُ بِالذِّينِ مِن دُونِه ﴾ .

من هم الذين من دون الله ؟ وما قيمتهم ؟ وما ذا يصنعون ؟ .

يقول جل شأنه ــ مبيناً قيمتهم : ﴿ قُل أَفْرَأَيْتُم مَا تَدْعُونَ مِن دُونَ اللهِ إِنْ أَرَادُنَى بَرْحَمَةُ هُل هِنَ اللهِ إِنْ أَرَادُنَى بَرْحَمَةُ هُل هِنَ كَاشْفَاتَ ضَرَهُ أُو أَرَادُنَى بَرْحَمَةُ هُل هُنَ عُلْمُ إِنْ أَرَادُنَى بَرْحَمَةً هُل هُنَ عُلْمُ يَتُوكُلُ الْمَتُوكُلُونَ ﴾ [ الزمر : ٣٨ ] .

هذا المعنى الجليل هو الذى وعظ منه النبى عَلَيْتُ الصحابى الجليل عبد الله بن عباس رضى الله عنهما عندما قال له: « يا غلام إنى أعلمك كلمات : احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك ، إذا سألت فاسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك ، رُفعت الأقلام وجفت الصحف » (١) .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذی فی القیامة ــ باب ۲۲ وقال : حسن صحیح ۲۲۰، ۲۱۹/۷ وأحمد ۳۰۳/۱، ۳۰۷ وقال فی صحیح الجامع ( ۷۹۵۷ ــ ۳۰۵۱ ) : صحیح .

المقارنة السادسة: ﴿ ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة أليس فى جهنم مثوى للمتكبرين ﴿ وينجى الله الذين اتقوا بمفازتهم لا يمسهم السوء ولا هم يجزنون ﴾ [الزمر].

المقارنة واضحة ، الذين كذبوا على الله لهم مصير أسود ، والذين صدقوا معه وصدقوه لهم مصير طيب .

ومن الكذب على الله أن تشرك به ، ومن الكذب على الله أن تختلق حديثاً على نبيه ، ومن الكذب على الله أن تبتدع خرافة من عندك ثم تجعلها ديناً ، وكثير من الذين ألحدوا أو انحلوا إنما ألحدوا أو انحلوا لأنهم نظروا إلى الدين لا من خلال الوحى النقى ولكن من خلال أعمال الناس الخرافية التى جعلوها ديناً وليست من دين الله لا في قليل ولا في كثير .

المقارنة السابعة: ﴿ وسيق الذين كفروا إلى جهنم زمراً حتى إذا جاءوها فتحت أبوابها وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا بلى ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين ﴿ قيل ادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين ﴿ وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمراً حتى إذا جاءوها وفتحت أبوابها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين ﴿ وقالوا الحمد لله الذي صدقنا وعده وأورثنا الأرض نتبوأ من الجنة حيث نشاء فنعم أجر العاملين ﴾ [الزمر: ٧١ – ٧٤].

وختمت المقارنات بهذه المقارنة الأخيرة إلا أنه بين المقارنات الأخيرة في السورة اطلع الرحمن على عباده ليقول لهم: من ضل يستطيع أن يهتدى ، ومن كفر يستطيع أن يؤمن ، ومن زاغ يستطيع أن يستقيم ، ومن أساء يستطيع أن يحسن ، لا تستكثر على الله ذنبك إذا نويت أن تصلح ما بينك ويينه .

قال تعالى :

﴿ قل يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم \* وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنصرون \* واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم العذاب بغتة وأنتم لا تشعرون ﴾ [الزمر: ٥٣ \_ ٥٥].

واعلموا أيها الناس أن كل ذنب يصدر وصاحبه متشبث بربه يرجو رحمته ويخشى عذابه ويفر من الإصرار ويطلب من ربه غفران الذنب وتكفير السيئة فإن هذا الذنب مغفور بعفو الله ، واعلموا أن كل من تبجح بمعصيته وعالن بها وأراد أن يصبغ المجتمع بشرها وأن يجعلها تقليداً قائماً وعادة متبعة فهيهات هيهات أن ينال ذرة من غفران الله ما بقى على هذا الضلال .

\* \* \*

سورة الزمر سورة جليلة استطعت بعون الله أن أعطى خطوطاً سريعة تدل على مسار الوحى الإلهى فيها ، يستطيع الحافظ بعد ذلك أن يراجع نفسه ، ويستطيع أيَّ منكم أن يقرأ فى مصحفه ليرى هذه المقارنات بعد العقيدة الأولى ، ونرجو \_ كما قلت أولًا \_ أن نكون ممن قال فيهم رسول الله عَلَيْتُ : « خيركم من تعلم القرآن وعلمه »(١) .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

0 0

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه صدر الخطبة .

# الخطبذالت أنيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أنَ لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً خاتم النبيين وإمام المرسلين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

#### أما بعـــد:

عباد الله أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل . واعلموا أيها المسلمون أن المسجد روح المجتمع الإسلامى ، فيه يلتقى المؤمنون ليتصلوا بربهم فى الصلاة الخاشعة والمعرفة المبرأة والصداقة المتحابة بروح الله جل شأنه ، ثم هو مصدر التوجيه الدائم للخير والبر والعدل ، ولذلك كان أول ما عنى به النبى عيالية عندما ملك القدرة على العمل فى المجتمع أن بنى المسجد فى المدينة وكان أول ماصنعه عمرو بن العاص رضى الله عنه عندما قدم إلى هذا المدينة وكان أول ماصنعه عمرو بن العاص رضى الله عنه عندما قدم إلى هذا المدينة وأن بنى هذا المسجد .

وأنا أعلم أن مؤامرات قوية محبوكة بذلت جهداً هائلًا لمنع تجديد هذا المسجد حتى سميته ( جُرناً ) .

وعندما شرفنى الله وجاء بى إلى هذا المكان كان من قدر الله أن رجلًا ألهمه الله الرشد وبث فى عزيمته القوة وجعله يغالب كل أسباب الضعف وكل عناصر التفريط والتكاسل والتهاون ، واختفت بجهود هذا الرجل القناطير المقنطرة من القمامة التى كانت حول هذا المسجد ، ولا يزال السيد الوزير محافظ القاهرة على العهد به يتعهد المسجد و يجىء إليه بين الحين والحين ، ورب العالمين يعطيه من الأمل والقوة ، ما يرد المسجد به إلى أيامه الأولى يوم كان مشرقاً للتعاليم الإسلامية .

ومن خير الله وبره بنا أن جاءنا اليوم سماحة الشيخ الجليل إمام المسجد النبوى وخطيبه وقاضى قضاة المدينة وكبير علمائها ، جاء إلى مسجد عمرو ابن العاص وإننى سأصلى معكم وراءه إن شاء الله ، لعل قبساً من الرحمة والخير والذكريات الطيبة يسرى فى مشاعرنا ويجعل جو هذا المسجد مليئاً بالقبول إن شاء الله .

إننا نرحب بخطيب المسجد النبوى المبارك ، والقاهرة تستقبله وهى فرحة بقدومه ، ونسأل الله أن يجعلنا من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الجياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لِنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبِقُونَا بِالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قَلُوبِنَا عَلَا غَلاَ لَلَذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يَأْمَرُ بِالْعَدَلُ وَالْإِحْسَانُ وَإِيْتَاءَ ذَيِ الْقَرْبَى وَيَنْهَى عَنَ الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [ النحل: ٩٠] . أقم الصلة

0 0 0

### نظِرَات فِی سُورَةِ النَّجَـُـمِ خطبة الجمعة بمسجد النور بالعباسية

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، و والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد :

ففى هذه الجمعة نلقى نظرة عامة على سور النجم ، لعلنا بفضل الله تعالى نعود من ذلك بعبر نافعة ونصائح غالية .

ولعلكم تذكرون أننا فى الجمعة الماضية أوضحنا أن الإسلام دين يقوم على العقل وأنه يحتفى بأولى الألباب ويعتبرهم حملة فكرته ومبلغى رسالته ، والواقع أن الإسلام إذ يحترم العقل ويعينه على دقة الفقه وحسن الحكم على الأمور يريد من ذلك شيئاً مُهما هو أن نصل فى معرفتنا إلى اليقين ، أى أن تكون معارفنا صحيحة لا جهل فيها ولا زيغ .

وقد رأينا \_ مع دراسة التاريخ الإنسانى ومع ملاحظة التجمعات البشرية في القارات الخمس \_ أن الأمم والجماهير تُسيرها الأوهام والظنون

والشائعات والتخامين أكثر مما تُسيِّرها الحقائق التي لا ريب فيها والعقائد التي لا شك في معناها ..

الأمم كثيراً ما تغلبها جهالات قد تكون مضحكة ومع ذلك فهى تقدسها وتنتشى بها وتندفع بوحيها شرقاً أو غرباً دون وعى وعلى غير هدى .

فى سياحاتى الأخيرة رأيت تمثالًا لبوذا فى آسيا، وسألنى شاب مسلم: ما بوذا ؟ قلت له: هذا شاب اشتغل بدراسة الفلسفات المادية والنظم الاجتماعية على عهده، وكان فكره ترابياً ما نظر إلى السماء يوماً ولا اعترف بأن للكون رباً، عاش فى قوقعته المادية ينكر الألوهية، فلما مات اعتبره أتباعه إلهاً وعبدوه، ثم وجدنا هذه الأصنام فوقها أبنية فوقها قباب ذاهبة فى الفضاء وحولها قوافل تعد بمئات الملايين!!

هذا المعنى هو الذى تناوله القرآن الكريم من أساسه العقلي عندما قال : ﴿ وَمَا يَتْبُعُ أَكْثُرُهُمُ إِلَّا ظُناً إِنْ اللهُ عَنْى مَنِ الْحَقِ شَيْئاً إِنْ اللهُ عَلَيْمُ مِنَ الْحَقِ شَيْئاً إِنْ اللهُ عَلَيْمُ مِمَا يَفْعُلُونَ ﴾ [ يونس : ٣٦ ] .

ما يقال في عبدة الأصنام يقال في نفر من أهل الكتاب انتشرت بينهم شائعة أن هناك إلها ثانياً وثالثاً وأن الإله الثاني قُتل افتداءً لخطايا الخلق، انطلقت الإشاعة ، واحتفت بها جماهير من الخلق ، وفي التعليق عليها يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم وإن الذين اختلفوا فيه لفي شك منه ما لهم به من علم إلا اتباع الظن وما قتلوه يقيناً ﴾ [ النساء : ١٥٧ ] .

إذن اتباع الظن مشكلة سيطرت على البشرية ، وعلاج هذه المشكلة أن نبحث عن اليقين ، ولذلك كانت الآية الثانية في سورة البقرة : ﴿ ذلك الكتاب لا ريب فيه ﴾ [ البقرة : ٢ ] .

إن الإسلام يرفض الظنون وينكرها ويعيب على أتباعها أن يتشبثوا بها .

هذه مقدمة بين يدى نظرتنا العامة في سورة النجم .

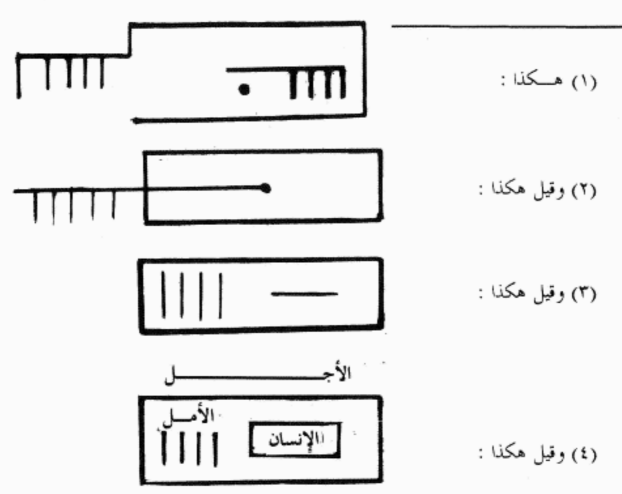
شهوات أو أهواء أو ظنون تجمع حولها أولئك الجاهليون وعاشوا بها : ﴿ وَلَقَدَ جَاءَهُمُ مِنْ رَبِهُمُ الْهُدَى ﴾ ثم يجيء هذا السؤال : ﴿ أَمُ لَلْإِنْسَانُ مَا تَمْنَى ﴾ [ النجم : ٢٤ ] .

إن الإنسان يتصور أنه يعيش وفق أحلامه وآماله ، ويظن أنه يفرض أمانيه على الحياة ، إنه بهذا مخدوع ، فإن الإنسان فى هذه الحياة يحيا داخل إطار صنعه الغالب على أمره القاهر فوق عباده ، ومهما كان الإنسان حراً فى قدرته وإرادته فهو محكوم فى إطار القدرة العليا والإرادة العليا : ﴿ فلله الآخرة والأولى ﴾ [ النجم : ٢٥ ] .

وقد وضح النبى عَلَيْتُهُ هذا المعنى فى هذا الحديث الذى رواه البخارى :

عن عبد الله رضى الله عنه قال : خَطَّ النبى عَلَيْكُ خطاً ، مربعاً وخطَّ خطاً فى الوسط خارجاً منه ، وخطَّ خُططاً صغاراً إلى هذا الذى فى الوسط من جانبه الذى فى الوسط ، وقال : « هذا الإنسان ، وهذا أجله محيط به أو قد أحاط به ، وهذا الذى هو خارج أمله ، وهذه الخطط الصغار الأعراض ، فإن أخطأه هذا نهشه هذا ، وإن أخطأه هذا نهشه هذا » وإن أخطأه هذا نهشه هذا » (١) .

 <sup>(</sup>۱) رواه البخارى فى الرقاق ــ باب فى الأمل وطوله ۱۱۰/۸ ، ۱۱۱ وقد رسمه الحافظ ابن حجر فى
 الفتح : =



قال الحافظ ابن حجر : والأول المعتمد ، وسياق الحديث ينزل عليه .

. بتعبير علماء الهندسة الآن رسم مربعاً أو رسم شكلًا رباعياً ، ثم وضع نقطة داخل الشكل الرباعي ، وأخرج منها خطاً ، امتد هذا الخط حتى قطع المحيط المربع وتجاوزه وخرج بعيداً ، ثم فسر النبي عليه ما فعل ، هذا الشكل المربع هو أجل الإنسان يحيط به ، هذه النقطة داخل الشكل المربع هي بدء حياته ، هذا الخط هو عمره ، امتداد الخط هو أمله ، ويمتد الخط حتى يتجاوز المحيط ، وما أكثر ما يؤمِّل الإنسان وأجله قادم يقطع الأمل ويُنهى الحياة فتكون آماله متاع الغرور أو تكون آماله شيئاً وهمياً لأن الأجل اخترم حياته وهو ماض في آماله وأمانيه ما يفكر إلا فيها ؟!! .

قال تعالى : ﴿ أَمَ لَلْإِنْسَانَ مَا تَمْنَى ۚ فَلَلَهُ الْآخِرَةُ وَالْأُولَى ۚ وَكُمْ مَنَ مِلْكُ فَى السَّمُواتِ لَا تَغْنَى شَفَاعَتُهُمْ شَيئاً إلا مَن بَعْدَ أَنْ يَأْذُنَ الله لمن يشاء ويرضى ﴾ [ النجم : ٢٤ \_ ٢٦ ] .

كم من عظيم في الأرض وكم من عظيم في السماء ما تغنى عنهم عظمتهم شيئاً وما ينفعون غيرهم بشيء إذ ما ينفعون أنفسهم .

فى وسط السورة بيَّن الله أن الظنون لا قيمة لها ، وأن الحق هو الذى يجب أن يتبع وأن نرنوا إليه بأبصارنا وأن نتعشقه بأفئدتنا ومن هنا كانت الدعوة اللطيفة : « اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه وأرنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه » فكم من غافل رأى الحق باطلا أو رأى الباطل حقاً ثم انطلق فى دنياه لا يلوى على شيء ، فإذا هو ينطلق وراء وهمه ، كما تقول لإنسان : « الإسكندرية » فى جنوب القاهرة فهو يجرى حتى يصل إلى «أسوان » ولن يصل إلى « الإسكندرية » أبداً لأن الوجهة من البداية غلط ، ولذلك كانت الظنون والأوهام شيئاً يكرهه الإسلام لأن الإسلام كا قلنا — نوَّه بأولى الألباب فى ست عشرة آية لأنهم حملة فكرته ومبلغو رسالته وأصحاب القدرة على إدراك قضاياه وفهم أهدافه .

الإيمان الصحيح وليد المعرفة التي لا ظن فيها ، وتوحيد الله أول هذه الحقائق ، ولذلك داس على عبادة الأصنام : ﴿ إِن هِي إِلا أَسِماء سَمِيتُمُوهَا أَنتُم وآباؤكم مَا أَنزَلَ الله بَهَا مَن سَلْطَانَ إِنْ يَتْبَعُونَ إِلَّا الظّنُ ومَا تَهُوى الأَنفُس ولقد جاءهم من ربهم الهدى ﴾ [ النجم : ٢٣ ] .

إن توحيد الله هو اليقين القاطع ، لكن مع توحيد الله ضميمة أخرى أشارت إليها أوائل السورة وهى الإيمان بأن محمداً رسول الله عَيْقِطَة فهو الذي عرفنا بالله الواحد ، وهو الذي نفى الأوهام والشائعات عن ذاته ، وهو الذي نول الذي نزَّهه وبيَّن ما ينبغى له من كال وجمال .

أحببت أن أبين أن محمداً هو الرجل الأول فى التاريخ كله فقلت : إذا لم يكن محمد نبياً فمن يكون نبياً !! .

بحثت في التراث الإنساني كله فلم أجد أحداً ذكر ربه بعبارات أحرً ولا أرق من العبارات التي ذكره بها محمد عليه الصلاة والسلام ، لم أجد أحد أفنى ذاته في مرضاة ربه وجعل حياته وموته وليله ونهاره وراحته وجهاده لله مثل محمد عليلية !! .

استعرضت التاريخ البشرى من أوله إلى آخره فلم أجد إنساناً وقف فى ساحة العبودية يُسبِّح ويُحمِّد ويُكبِّر ، ويُخوَّف فى الله فلا يخاف ، ويشعر بالألم والعنت فلا ينكص ولا يتأخر مثل محمد عَيِّفَتْهُم ؟! .

لم أجد أحداً غيَّر المجتمعات بعد أن كانت ضالة حائرة فجعلها مهدية راشدة مثل محمد عليه الصلاة والسلام !! .

ولذلك فإن المؤلف الأمريكي (١) الذي ذكر مائة من قمم التاريخ وجعل محمداً عَلَيْكُم القمة الأولى كان في الحقيقة يذكر ما يشير إليه العلم الصحيح واليقين الحق !! .

إن الكواكب في السماء قد تهوى ، ونرى نيازك تحترق \_ كما يقال \_ في اشتباكها مع الطبقة الهوائية ، ونرى كواكب تنحط عن مداراتها وتعود فترتفع مرة أخرى ، لكن الكوكب الذى لا يخبو له سنا ولا ينكسف له شعاع ولا تنحط له منزلة ولا يهوى أبداً من عليائه هو محمد عراسة وهو ما أقسمت عليه السورة في السطر الأول منها : ﴿ والنجم إذا هوى \* ما ضل صاحبكم وما غوى \* وما ينطق عن الهوى \* إن هو إلا وحى يوحى \* علمه شديد القوى ﴾ [النجم: ١ \_ ٥].

إن محمداً على الله النبى الخاتم والرسول الحق ، وما نزل عليه من قرآن : ﴿ لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ﴾ ، وسيرته وسنته نماذج لإنسانية هى أزكى وأرق وأنقى ما عرفت الإنسانية فى معادن الرجال من نقاوة وصلابة ورفعة!! .

إن محمداً عَلَيْكُم نجم لم يهو له جِرم ، ولم ينقطع له سناً ، ولم يطرأ على دارته انحطاط ، بل ظل معصوماً منذ بعث إلى أن ذهب إلى الرفيق الأعلى .

إن هذا الإيمان بأن الله واحد وبأن محمداً عَلَيْكُم حق يهدى إلى الإحسان ، أى أن المؤمن يعصمه إيمانه من الزلل ويقيه السيئات ويجعله إنساناً صاحب منهاج فاضل ، وهل خلق الله الحياة إلا ليتميز فيها المحسن من المسيء والمصيب من المخطىء والناجح من الراسب في ميدان الفضيلة والخير ؟ .

هكذا خلق الله الحياة : ﴿ ولله ما فى السموات وما فى الأرض ليجزى الذين أساءوا بما عملوا ويجزى الذين أحسنوا بالحسنى ﴾ . [ النجم : ٣١ ] .

 <sup>(</sup>١) هو ما يكل هارت ، وكتابه : « المائة : تقويم لأعظم الناس أثراً فى التاريخ » وقد نشر هذا الكتاب فى مصر بعنوان « الخالدون مائة » .

هل معنى ذلك أن المؤمن لا يخطىء ؟ .

لا ، هذا غير ممكن ، لابد أن يخطىء الإنسان وأن تكون له هفوات أو أن تكون له كبوات ، ولذلك قال الله في وصف هؤلاء المحسنين : ﴿ الذين يجتنبون كبائر الاثم والفواحش إلا اللمم إن ربك واسع المغفرة هو أعلم بكم إذ أنشأكم من الأرض وإذ أنتم أجنة في بطون أمهاتكم فلا تزكوا أنفسكم هو أعلم بمن اتقى ﴾ [النجم: ٣٢].

وهنا نقف لنتأمل كلمة « إلا اللمم ».

كلمة « إلا » قد تكون بمعنى « لكن » .

وهذا ما يسميه علماء اللغة «استثناء منقطعاً» أى ما بعد « إلا » مخالف لما قبلها ، وذلك كقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّيْنِ آمَنُوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾ [ النساء : ٢٩ ] قال العلماء : الاستثناء هنا منقطع ، أى لكن إذا كانت تجارة عن تراض كلوها .

فمعنى أن الاستثناء منقطع فى قوله تعالى : ﴿ إِلَّا اللَّمَمِ ﴾ أن المؤمن لا يقارف فاحشة من الفواحش ولكن قد يُلم بصغائر الذنوب .

لكن بعض العلماء يقولون: الاستثناء في قوله تعالى: « إلا اللمم » متصل ومعنى أنه متصل أن كلمة « اللمم » تعنى أنه قد يرتكب الفاحشة لماما يعنى على نُدرة من باب: لكل جواد كبوة ولكل صارم نبوة ، ويستشهد هؤلاء على أن المؤمن قد يقع منه ما هو فاحشة بقوله تعالى: ﴿ والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ومن يغفر الذنوب إلا الله ولم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

على كل حال الكل متفق على أن التوبة لابد منها من الصغائر أو من الكبائر ، وأن الإنسان لا يُستغرب عليه الخطأ لأنه كما هو نفخة من روح الله هو طينة من الأرض وكما قال ابن الرومي :

ولابد من أن ينزع المرء مرة

إلى الحمأ المسنون ضربة لازب (١)

<sup>(</sup>١) أي شيء لازم أبدلت الميم باء لتقارب المخارج صوتياً .

خطب الغزالي – المجلد الثاني

بعد أن ذكر أن الظن لا قيمة له ، وأن اليقين هو الأساس ، وأن توحيد الله هو أول اليقينيات ، وأن الشهادة بختم محمد علي الأنبياء وصدقه فيما يقول ضميمة لتوحيد الله ، وأن الإيمان يلد الإحسان والعمل الصالح ، وأن الإنسان قد يخطىء فإذا تاب تاب الله عليه ، بعد هذا كله بدأ شيء من التوييخ للإنسان الذي يمشى وحده بعيداً عن هدايات السماء ، بدأ شيء من التوييخ للإنسان مقرون بأن الإنسان ما يصلح إلا إذا زكى نفسه ، وأصلح أحواله ، وهذّب أخلاقه ، واعتقد بأنه صانع مستقبله ولا دخل وأصلح أحواله ، وهذّب أخلاقه ، واعتقد بأنه صانع مستقبله ولا دخل وأكدى ه أغنده علم الغيب فهو يرى ﴾ [ النجم : ٣٣ \_ ٣٥] .

« **تولى** » رفض السير مع المؤمنين .

« أعطى قليلًا » أى امتلك ما يمتلك وبخل به .

« أكدى » غلبه الشح والكزازة فإذا هو نافر من العطاء .

« أعنده علم الغيب فهو يرى » معناها أن الذى يمتنع عن العطاء سيء الظن بالمستقبل فهو يقول لك : أحفظ ما فى يدى اليوم ينفعنى غداً ، ولا معنى للتطويح بما فى اليد ومنحه للناس وانتظار ما عند الله !! .

ولهذا جاء في الحديث : « أَنْفق بِلَالَ ولا تَخش من ذي العرش إقلالًا » (١) .

قال تعالى : ﴿ أعنده علم الغيب فهو يرى ﴿ أم لم ينبأ بما فى صحف موسى ﴿ وإبراهيم الذى وفيُّ ألا تزرو وازرة وزر أخرى ﴿ وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ﴿ وأن سعيه سوف يرى ﴿ ثم يجزاه الجزاء الأوفى ﴿ وأن إلى ربك المنتهى ﴿ وأنه هو أضحك وأبكى ﴿ وأنه هو أمات وأحيا ﴾ وانجم : ٣٥ ـ ٤٤] .

ق تفسير هذه الآيات نرجع إلى سيرة النبي عَالِيَّةٍ فقد نظر النبي عَالِيَّةٍ فقد نظر النبي عَالِيَّةٍ فقد نظر النبي عَالِيَّةٍ يوماً إلى آفاق الدنيا في ليلة من الليالي ثم كأنه أُخذ يفكر : تُرى بم يَطُّلُعُ اليوم الجديد على الناس ؟ .

الناس فيهم من سيموت ، فيهم من سيحيا ، فيهم من سيقتني ، فيهم من سيفتني ، فيهم من سيفتقر ، فيهم من سيصح ، فيهم من سيمرض ، فقال هذه الكلمة

<sup>(</sup>١) عن أبى هريرة أن النبى عَلَيْكُ دخل على بلال وعنده صبر من تمر فقال : ما هذا ؟ قال : أدخره ، قال : أما تخشى أن ترى له بخاراً فى نار جهنم أنفق بلال ولا تخش من ذى العرش إقلالًا » رواه البزار وأبو يعلى والطبرانى فى الكبير والأوسط وإسناده حسن ( مجمع الزوائد : ١٠ / ٢٤١) وقال فى وبيصح الجامع ( ١٥١٢) : صحيح .

الموجزة: « سبحان الله ماذا أنزل الليلة من الفتن، وماذا فتح من الحزائن، أيقظوا صواحبات الحُجَر فرُب كاسية فى الدنيا عارية فى الآخرة » رواه البخارى فى العلم ـ باب العلم والعظة بالليل ١٠/١ .

تُرى خزائن الرحمة الإلهية التي تتدفق في عالم الناس تذهب لمن ؟ وَمَنْ مِنْ خلق الله سيضّحك ؟ .

تُرى خزائن الفتن وهي تبتلي الناس وتغزوهم بالآلام والمتاعب تصيب من ومن من خلق الله سيبكي ؟ .

من الذي أضحك وأبكى ؟ ومن الذي أمات وأحيا ؟ .

إنه الله جل شأنه ، أما تدرى أن زمام الأمور بيد الله وأن الناس مطلقون في الحياة كما ترى الدابة بيد صاحبها يرسلها والحبل في يده ؟! . لَعَمْرُكَ إِنَّ المُوتَ ما أخطأ الفتَى لكا لطَولِ المُرْخَى وثِنْياهُ في اليد متى ما يَشأ يوماً يَقُدْهُ لِحتفِهِ ومن يَكُ في حبْل المنية يَنْقَدِ متى ها يَشأ يوماً يَقُدْهُ لِحتفِهِ ومن يَكُ في حبْل المنية يَنْقَدِ هل عليه الله ؟ .

هيهات هيهات ﴿ والله غالب على أمره ﴾ [يوسف: ٢١]، ﴿ وهو القاهر فوق عباده ﴾ [الأنعام: ١٨]، ﴿ والله يحكم لا معقب لحكمه ﴾ [الرعد: ٤١].

بعد ذلك قال تعالى : ﴿ وَأَنه خلق الزوجين الذكر والأنثى \* من نطفة إذا تمنى \* وأن عليه النشأة الأخرى ﴾ [ النجم : ٤٥ \_ ٤٧ ] .

كثير من الناس ينجب بنات ويتصور أن الأم هي المسئولة عن هذا ، وقد قرأت أخيراً كتاباً طبياً لطبيب مسلم يقول فيه :

تبين أن الرجل وحده هو المسئول عن ذريته ، فهو يحمل حيوانات منوية بعضها له رأس لامع يمثل الذكورة ، وبعضها له رأس خافت يمثل الأنوثة ، فإذا سبق الحيوان المنوى اللامع الرأس جاء الولد ذكراً وإلا جاء المولود أنثى ، ثم قال :

وهذا ما صوره القرآن عندما قال : ﴿ وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوَجِينَ الذَّكُرِ وَالْهُ خَلَقَ الزَّوَجِينَ الذَّكُر والأنثى \* من نطفة إذا تمنى ﴾ !! .

أيها الإنحوة: هذه نظرة عجلى إلى سورة النجم، ومن الممكن أن نزداد غوصاً فى المعانى جمعاً لأطراف السورة فنعطى صورة أخرى أدق وأكثر علماً وتحقيقاً للقضايا التي وردت فيها لكن ما ألهم الله به هو هذا القدر من المعرفة.

## انخطبذالت انيذ

الحمد لله ﴿ الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون ﴿ ويستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ويزيدهم من فضله والكافرون لهم عذاب شديد ﴾ [الشورى: ٢٥: ٢٦].

وأشهد أن لا إله إلا الله الملك الحق المبين .

وأشهد أن محمداً خاتم النبيين وإمام المرسلين . اللهم صلَّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين . أما بعد : فنحن في العشر الأوائل من ذي الحجة ، وثبت في الأحاديث الصحاح

فنحن في العشر الاوائل من دى الحجه ، وتبت في الاحاديث الصحاح أن هذه الأيام من أفضل أيام السنة أو لعلها أفضل أيام السنة ، ففي الحديث : « ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام العشر . فقالوا : يا رسول الله ولا الجهاد في سبيل الله ؟ فقال رسول الله عليات : ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه وماله ولم يرجع الله عليات بشيء » رواه البخارى في العيدين باب فضل العمل في أيام التشريق

العمل الصالح له صور كثيرة: القرآن ، العلم ، العبادة ، الدراسة ، إننى أشعر بحزن عندما أرى أولاداً ينتسبون للشيوعية يأكلون الكتب أكلا ولهم باع طويل في المعارف الإنسانية في الوقت الذي أجد فيه شباباً مسلماً معرفته ضحلة أو فكره قريب القاع!! .

ديننا دين العلم ، وكل ما يصقل العقل وينظم الفكر ويوسع آماد النظر ويجعلك تُصدر حكمك على نحو صحيح هو من دين الله . « اللهم أصلح لنا دنيانا الذي هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التي فيها

معاشنا ، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا ، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا الْحَفُرُ لِنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانَ وَلَا تَجْعَلَ فِي قَلُوبِنَا عَل غَلَا لَلَذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحِشر ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [ النحل: ٩٠] . أقم الصلة

#### نظرَات فِي سُمُورَةِ الْحَسَثر خطبة الجمعة بجامع عمرو بن العاص

الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير .

وأشهد أن محمداً رسول الله ، الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، والسراج المنير .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد:

فنستعين الله تعالى الآن على رسم صورة عجلي لسورة الحشر ..

بدأت سورة الحشر \_ كما ختمت أيضاً \_ بتسبيح الله وتحميده ﴿ سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم ﴾ [ الحشر : ١ ] .

وخُتمت بتسبيح الله وتحميده : ﴿ هُو الله الْحَالَق البارىء المصور له الأسماء الحسنى يسبح له ما فى السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ﴾ [ الحشر : ٢٤ ] .

تسبيح الذات معناه أن الله تبارك وتعالى اسمه منزه عن الضد والند والصاحبة والولد، وأنه يستحيل أن يشبه بشراً، أو أن يشبهه بشر وأنه لا يوصف بأنه والد ولا ولد .

وتسبيح الله بالنسبة إلى أفعاله \_ وهو مدخل السورة، هذا \_ أساسه أن الجنس اللعين الذى تمتع بالشهوات والذى تبجح فى الأرض والذى استباح الربا والزنا والذى عاش وفق هواه واستدبر هدايات الله تُرك ولكنه تُرك إلى حين وأمهل ولكنه لم يهمل ، وأن العقوبة الإلهية أخذت تنزل به ، فتسبيح الله هنا إشعار بأنه ما يترك أفعال الخلق تسير فوضى، إن الزمام بيده وهو

الغالب على أمره ، ولذلك عندما بدأ ينكل بهؤلاء ذكر اسمه مقرونا بالتسبيح والتحميد ، وهو جل شأنه يوجه أنظار الصالحين إلى هذه الحقيقة كلما اشتدت عليهم الضوائق :

قال تعالى : ﴿ ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون ﴿ فسبح بحمد ربك وكن من الساجدين ﴿ واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ﴾ [ الحجر : ٩٧ : ٩٩ ] إن توجيه نظرة إلى تسبيح الله وتحميده هو إشعار له بأن الأمور لا تُفلت من يد الله ، وأنه إن ضاق اليوم فإن المستقبل له .

وقال تعالى : ﴿ واصبر لحكم ربك فإنك بأعيننا وسبح بحمد ربك حين تقوم ﴾ [ الطور : ٤٨ ، ٤٩ ] .

هذا التسبيح لله رب العالمين هو شعور من الإنسان بأن أحوال الخلق وأن مصاير العباد إلى الله ، لابد أن يُبتَّ فيها ولابد أن يرسل حكمه العدل في قضاياها إن عاجلًا وإن آجلًا ، وقد سكت على اليهود دهراً ولكنه الآن يضربهم الضربة القاصمة : ﴿ سبح لله ما في السموات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم \* هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ما ظننتم أن يخرجوا وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلوبهم الرعب يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدى المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ [ الحشر على المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبول المؤمنين في المؤمنين فاعتبروا يا أولى الأبول المؤمنين في المؤمنين المؤمني

هذا الوصف يعطى أن اليهود كانوا مركز القوة ، وأن حصونهم كانت تخيف المؤمنين وتدع فى قلوبهم يأساً من أن اقتحامها سهل ، كانوا يعتقدون أن حصونهم مانعتهم من الله ، وكان المسلمون يتهيبون هذه الحصون التى أقيمت ، لكن الذى حدث كان مفاجأة فإن الحصون نُحرِّبت والدُّور التى أقيمت خلفها هُدِّمت ، وكان المؤمنون واليهود جميعاً يشتغلون بتخريب هذه الحصون .

ننظر إلى السورة فنجد أربعة أوصاف نُسبت إلى اليهود :

الوصف الأول: أنهم شاقوا الله ورسوله: ﴿ ذلك بأنهم شاقوا الله ورسوله ومن يشاق الله فإن الله شديد العقاب ﴾ [ الحشر: ٤].

ومعنى مشاقتهم لله ورسوله أنهم عصوا ربهم واستباحوا حرماته وعطلوا أحكامه وشرائعه وأضاعوا حدوده وحقوقه ، واليهود سادة هذه الخصال وأسباب انتشارها في العالمين .

الوصف الثانى : أنهم فاسقون ﴿ مَا قَطَعَتُم مَنَ لَيْنَةً أَو تَرَكَتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أَصُولُهَا فَبَاذِنَ الله وليخزى الفاسقين ﴾ [ الحشر : ٥ ] .

الوصف الثالث: أنهم يخشون الناس أكثر مما يخشون الله: ﴿ لأَنْهُمُ اللهِ عَشُونَ اللهُ : ﴿ لأَنْهُمُ أَشُدُ رَهُبَةً فِي صَدُورِهُم مَنَ الله ذلك بأنهم قوم لا يفقهون ﴾ [ الحشر : ١٣] .

الوصف الرابع: أن مظهرهم يدل على الوحدة والجماعة ولكن سرائرهم متفرقة ممزقة ، يكره بعضهم بعضاً ، وليست بينهم عقيدة جامعة ولا وحدة فكرية أو عاطفية تربط بينهم : ﴿ لا يقاتلونكم جميعاً إلا في قرى محصنة أو من وراء جُدر بأسهم بينهم شديد تحسبهم جميعاً وقلوبهم شتى ذلك بأنهم قوم لا يعقلون ﴾ [ الحشر : ١٤ ] .

هذه هى المواضع الأربعة فى السورة التي تحدثت عن أخلاق اليهود عندما هُزموا ، وأظن هذا الإحصاء ناضحاً بأن القوم قد استجمعوا ما يؤهلهم للضياع وما يرشحهم للغضب الإلهى .

هنا يجب أن نسائل أنفسنا: هل الأمم تتوارث الأخلاق النفسية والتقاليد الاجتماعية والخصائص الفكرية والسياسية من جيل إلى جيل ؟ .

قد يحدث هذا وقد لا يحدث ، وعندما يحدث فإن السابق واللاحق يشتركان فى نتيجة واحدة ، وربما لا يحدث هذا فيكون مَنْ جمع خصال الشر جديراً بأن يجنى الشر ، ومن استجمع خصال الخير كان جديراً بأنه يجنى الخير .

ومعلوم أن اليهود يوم خرجوا من مصر كانوا أذلة لأنهم مرنوا على أن يوطئوا ظهورهم ويحنوا رؤوسهم ولذلك ما أفلحوا فى قتال ولا شرفوا موسى فيما قصد إليه من معارك وقالوا له : ﴿ فَاذَهُبُ أَنْتُ وَرَبُكُ فَهَاتُلا إِنَا هَا هَنَا قَاعِدُونَ ﴾ [ المائدة : ٢٤ ] .

ولقد قال المؤرخون: إن الله أتاههم فى سيناء أربعين سنة حتى هلكت الأجيال الجبانة ونبتت أجيال شجاعة أمكن أن تحقق رسالة موسى،وأن تكون وفق ما يرضى الله .

إذن الأخلاق تورث ولا تورث ، والخصائص العامة تتنقل ولا تتنقل ، ولو كانت الأخلاق تورث والتقاليد تتنقل لكان المسلمون الآن على أخلاق الصحابة والتابعين .

إن السورة التى شرحت لنا لماذا هزم اليهود ولماذا قذف فى قلوبهم الرعب قالت لنا : كان لابد أن يعاقب اليهود ﴿ ولولا أن كتب الله عليهم الجلاءلعذبهم فى الدنيا ولهم فى الآخرة عذاب النار ﴾ [ الحشر : ٣ ] .

ولذلك فإن هذه السورة التى قالت للمسلمين : ﴿ فاعتبروا يا أولى الأبصار ﴾ بدأت فى صفحتها الأخيرة تخاطب المسلمين خطاباً تتحقق به العبرة : ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله ولتنظر نفس ما قدمت لغد واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون \* ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أفسهم أولئك هم الفاسقون ﴾ [ الحشر : ١٨ ، ١٩ ] هاتان الآيتان \_ فى سياق سورة الحشر \_ تنبىء المسلمين بأنه لا يجوز أن يقعوا فيما وقع اليهود فيه ، واليهود لم يتقوا الله ولم يحسبوا حساب الغد ..

والواقع أن اليهود فيما يتصل بيوم القيامة حذفوا ما يتصل به من نصوص ، لا يوجد فى العهد القديم نص يُحدِّث عن يوم القيامة ، ولذلك فإن أغلب اليهود يرون أن جنتهم فى التجمع فى فلسطين ، وأن إقامة مملكة يهوه على الأرض ــ كما يزعمون ــ هذا النعيم الذى يوعدون به والذى يجيىء بهم من المشارق والمغارب إلى أرض فلسطين .

ينبه القرآن المسلمين إلى أن لا يسلكوا مسالك اليهود ويبين لهم أن مصير الناسين النار، وأن مصير الذاكرين الجنة .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله ولتنظِّر نفس مَا قدمت لغد واتقوا

الله إن الله خبير بما تعملون ، ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون ، لا يستوى أصحاب النار وأصحاب الجنة أصحاب الجنة أصحاب الجنة هم الفائزون ﴾ [ الحشر : ١٨ : ٢٠] .

ويبين الله بعد ذلك أنه أنزل القرآن الكريم عقيدة وشريعة، وأن الأمة التي تجعله رايتها وتمشى تحته لابد أن تسمو وأن تزكو وأن تنتفع وأن ترتفع، وأن هذا القرآن حوى من المواعظ ما يزلزل الطغيان ويمنع الكفران ويجعل صلة الإنسان بربه جل جلاله صلة قائمة على الخوف والوجل:

﴿ لُو أَنزَلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون ﴾ [ الحشر : ٢١ ] .

بعد هذا العرض السريع بدأ ختام السورة يذكر الله مرة أخرى وتسبيحه وتحميده :

﴿ هو الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم ﴿ هو الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عما يشركون ﴿ هو الله الحالق البارىء المصور له الأسماء الحسنى يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم ﴾ [ الحشر : ٢٢ : ٢٢ ] .

سورة الحشر \_ إلى هذا القدر من الشرح \_ تبين منها:

أن الله تحدث عن نفسه أولها وآخرها .

\* وأنه أذل أهل الكتاب من اليهود لمسالكهم الشائنة ومواقفهم الرديئة وبقى بعد ذلك أن نعرف الوقائع التي تضمنتها السورة .

\*حاول اليهود قتل رسول الله عَلَيْكُ وانتهزوا لذلك فرصة أنه ذهب إليهم ليطلب منهم \_ كما تقضى المعاهدة المبرمة بين المسلمين واليهود \_ المعاونة فى دية قتيلين ، ولقد أجاب اليهود إجابة حسنة ، وأظهروا كأنهم يستعدون لجمع الدية وتسليمها للنبى عَلَيْتُكُم ، واستند النبى عَلَيْتُكُم إلى جدار ينتظر الوفاء ، ولكنه وهو المحفوف برعاية الله عرف أنهم يتآمرون عليه ، وفعلًا لقد قال بعض

اليهود للبعض الآخر لن تجدوا الرجل مستغفِلًا كحالته هذه فليذهب أحدكم بصخرة وليلقها عليه من السطح وهو مستند إلى الجدار ليريحنا منه ، وعرف النبى عَلِيْكُ المؤامرة ، فترك المكان على عجل، ولحق به أصحابه وفرض عليهم الحصار!! .

المجتمع في المدينة كان مجتمعاً خليطاً ، كان فيه مؤمنون خُلَص
 صدقوا الله وكانوا أتباعاً ناصحين لله ولرسوله عَيْنِيَةٍ وهم المهاجرون
 والأنصار ومن انضم إليهم .

وكان فيه منافقون يعيشون في المدينة قلوبهم مع قريش ضد الإسلام ، قلوبهم مع اليهود ضد الإسلام ، وفي الوقت نفسه يتظاهرون بأنهم على إيمان ، هؤلاء قالوا لليهود: اثبتوا في مواقعكم إن الحصار الذي سيضرب عليكم لن يدوم طويلًا وسنشترك معكم في القتال حتى نَفُضَّ هذا الحصار ، ولكن المسلمين حاصروا بني إسرائيل وشددوا عليهم الخناق وبدا من حماسهم وقوتهم وجرأتهم وإيمانهم واعتمادهم على الله أنه لن يستطيع أحد أن يفك قبضتهم عن عدو الله وعدوهم ، وبعد أن كان المنافقون يلوحون بتدخلهم ويشعرون اليهود بأنهم معهم تخاذلوا ..

قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الذينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهُمُ الذينَ كَفُرُوا مِنْ أَهُلُ الكتابُ لئن أُخْرِجَتُمْ لَنْخُرْجَنَ مَعْكُمُ وَلا نَطْيعُ فَيْكُمُ أَحَداً أَبَداً وَإِنْ قُوتُلُتُمْ لَنْنُصُرُنَكُمْ وَالله يَشْهُدُ إِنْهُمَ لَكَاذُبُونَ ﴿ لَئُنَ أُخْرِجُوا لا يَخْرَجُوا لا يَخْرُجُونَ مَعْهُمُ وَلئنَ قُوتُلُوا لا يَنْصُرُونُهُمْ وَلئنَ نَصْرُوهُمْ لَيُولُنَ الأَدْبَارُ ثُمُ لا يَنْصُرُونَ ﴾ [ الحشر : ١١ ، ١٢ ] .

لو أن قوى الدنيا كلها تجمعت لمساندة اليهود فإن هذه القوى ستتمزق وتتلاشى ولابد من أن ينزل بطش الله باليهود على يدى محمد عليلية وصحبه .

هذا ما كان فى بنى النضير ، وفعلًا تمت المعركة ، وكان الرعب الذى بثّه الله فى قلوب اليهود عونا على أنفسهم وكان سلاحاً إسلامياً ضدهم ، وانتصر المسلمون وأخذوا أموال اليهود ، فماذا فعلوا بها ؟ أعطوها الفقراء المهاجرين الذين خرجوا من مكة تاركين أموالهم ودورهم ، فكان ذلك تعويضاً حسناً لهم ، وكان ذلك إشارة إسلامية إلى أن المجتمع المؤمن لا يبقى فيه ناس دون مال وناس لهم مال كثير ، ولذلك يقول الله جل شأنه :

﴿ مَا أَفَاءَ الله عَلَى رَسُولُهُ مَنَ أَهُلَ القَرَى فَلَلُهُ وَلَلْرَسُولُ وَلَذَى القَرْبِي وَالْبِيَاءُ القَرْبِي وَالْبِينِ وَابْنِ السبيلُ كَى لَا يَكُونُ دُولَةً بَيْنِ الأغنياءُ مَنكُم وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتُهُوا وَاتَقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ مُنكُم وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتُهُوا وَاتَقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعَقَابُ ﴾ [ الحشر : ٧ ] .

تعطى هذه السورة الجليلة أن الله تبارك وتعالى لما نصر نصر عقيدة حرة عادلة منصفة لها أتباع كرام مؤثرون مخلصون شجعان مؤمنون على قوم يتصفون بالفسق ومشاقتهم لله ورسوله ، ويتصفون بأنهم فى مظهرهم كيان واحد وفى باطنهم أحزاب متفرقة وفرق متشاكسة ، ويتصفون بأنهم يخشون الناس أكثر مما يخشون الله .

النصر هنا لأحوال ولرجال ، والهزيمة هنا لأحوال ولرجال ، ومعنى ذلك أن المسلمين إذا فسقوا وإذا شاقوا الله ورسوله وإذا كانوا في مظهرهم كياناً واحداً وفي باطنهم أحزاباً متفرقة وإذا كانوا يخشون الناس أكثر مما يخشون الله فإنهم عندئذ ليسوا أهل نصر .

أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم .

# الخطبذالت انيذ

الحمد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا إله إلا الله ولى الصالحين . وأشهد أن محمداً رسول الله إمام الأنبياء وسيد المصلحين .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين .

أما بعـــد:

عباد الله أوصيكم ونفسى بتقوى الله عز وجل .

واعلموا أيها الإخوة أننا في بلدنا هذا \_ وهو قلب الأمة الإسلامية \_ حاربنا الشيوعية يوم كانت الشيوعية صبغة غالبة لبعض القابعين في كراسي السلطة وبعض المتربصين على عرش الصحافة وبعض الذين ملكوا ناصية القلم وكثيرين من هؤلاء الذين أغواهم الشيطان فحطبوا في حبله ونصروا طريقته . حاربنا الشيوعية ، ولى فيها كتاب \_ ينشر في الخارج \_ اسمه « الإسلام في وجه الزحف الأحمر » ألف في سنة ١٩٦٧ م في أيام عجاف وأزمات عصيبة كانت تمسك بخناق المؤمنين وأصحاب الغيرة على الإسلام .

لم حاربنا الشيوعية ؟ .

حاربناها لأننا نحب الله بداهة ومن أنكر الله احتقرناه ،حاربناها لأننا نعرف الإسلام ونعرف أن الله سبحانه وتعالى أودع فى تضاعيف الكتاب والسنة من النصوص والتعاليم والقواعد ما يغنى الأمة الإسلامية عن أى فلسفة لقيطة وأى فكر دخيل .

لكنى أعرف ناساً كثيرين لا يحاربون الشيوعية للمعنى الجليل الذى فى نفوذاً للله يخاربون المعنى الجليل الذى فى نفوذاً يخافون عليها أو لأن لهم نفوذاً يخشون أن يتقلص أو لأن لهم منافع يريدون أن تدوم ..

لسنا من هؤلاء ، إننا نحارب الشيوعية لحساب الإسلام وحده ،

ولذلك فنحن نقول: لا يكفى في محاربة الشيوعية أن أسماء تختفى وأن بعض الذين مسّت خيانتهم أولى الأمر يتلاشون من ظاهر الميدان، إنما المهم أن التيار الإسلامي يقوى وأن الثقافة الإسلامية تنتعش، وأن العودة إلى الإسلام تتضح وأن التقاليد الإسلامية تسود وأن الأخلاق الإسلامية تنمو وأن تقنين الشريعة يبدأ يأخذ طريقه إلى النور وإلى الحياة وأن الأجهزة المحنطة في الأزهر وفي غيره الأزهر والتي كتب لها أن تعمل للإسلام وهي لا تعمل له إلى الآن عملًا محترماً، أو عملًا واضحاً يجب أن تتحرك لخدمة دينها.

لا يكفى فى صد الشيوعية أو الإباحية الغربية أن يختفى بعض الذين قادوا الضلال فى بلدنا دهراً طويلا ، إنما يجب أن يؤخذ فى الاعتبار أن الثقافة الإسلامية معتلة وأن التشاريع الإسلامية مختفية وأن أوضاعاً إسلامية كثيرة مختلة ، ويجب أن يعود إليها ما ينبغى أن يسودها من نظام ومن اتساق ومن إنتاج ، هذا هو الكفاح الحقيقى للشيوعية ولليهودية الهاجمة علينا ، وأنا موقن بأنه يوم تبدأ اليقظة الإسلامية تأخذ طريقها إلى الضمير العربى وإلى العقل العربي فإن المد اليهودي سيأخذ فى الانكماش .

« اللهم أصلح لنا ديننا الذى هو عصمة أمرنا ، وأصلح لنا دنيانا التى فيها معاشنا ، وأصلح لنا زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الحياة زيادة لنا فى كل خير ، واجعل الموت راحة لنا من كل شر » .

﴿ رَبِنَا اغْفَرَ لَنَا وَلَإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بَالْإِيمَانُ وَلَا تَجْعَلُ فِي قَلُوبِنَا غَلاَ لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكَ رَؤُوفَ رَحِيمٍ ﴾ [ الحشر : ١٠ ] .

عباد الله :

﴿ إِنَ اللهِ يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [ النحل: ٩٠] . الفحشاء والمنكر والبغي أقم الصلة

## فخرس (الحكتاب همرس (الحكتاب المدوضدوع

### الموضوع الصفحة

| 11    | تأملات في مناسك الحج                                  |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 77    | قصة القتال في الإسلام                                 |
| ٤٢    | عهد المظالم والهزائم                                  |
| ٧١    | تأملات في سورة آل عمران                               |
| ٧١    | أهل الكتاب كما تحدثت عنهم السورة                      |
| ۸۳    | النكبة الكبرى                                         |
| 9 ٧   | غزوة أحد كما تحدثت عنها السورة                        |
| 117   | العالم في انتظاره عَلِيْنَةِالله عَلَيْنَةِ           |
| 177   | تأملات في الهجرة                                      |
| ١٣٩   | كان خلقه القرآنكان خلقه القرآن                        |
| 107   | عرض موجز لمسيرة الدعوة الإسلامية خلال أربعة عشر قرناً |
| ١٧.   | حركة الارتداد بين الماضي والحاضر                      |
| ۱۸۱   | أحوال المسلمين في الفلبين                             |
| 190   | الشخصية العربية عوامل اضمحلالها وعناصر ازدهارها       |
| ۲.9   | نظرات في سورة البقرة (١)                              |
| 777   | نظرات في سورة البقرة (٢)                              |
| ٢٣٦   | نظرات في سورة البقرة (٣)                              |
| 40.   | الذكر ( خصائصه ووسائلة )                              |
| 774   | نفحات الرحمة وبشريات الخير                            |
| 777   | نظرات في سورة النساء (١)                              |
| 794   | نظرات في سورة النساء (٢)                              |
| ٣ • ٨ | نظرات في سورة النساء (٣)                              |
| 440   | نظرات في سورة النساء (٤)                              |

#### الصفحة الموضموع ٣٣٨ القرآن يتحدث عن الهجرة ...... شبهات حول بعض الأحاديث النبوية ...... 801 الإسلام والمتغيرات الدولية ....... 770 نظرات في سورة الأنعام ........ 277 أولوا الألباب في القرآن الكريم ....... 400 نظرا في سورة الأنفال ......... 497 من نبوءات القرآن الكريم ........ 2.9 119 نظرات في سورة يونس .......... الدين الإسلامي وحاجة الإنسانية إليه ...... 247 221 نظرات في سورة الحج ....... 201 حاضر العالم الإسلامي ......... نظرات في سورة الشعراء ........ 277 بناء الأمم ... ٤٨. ......... نظرات في سورة الروم .......... 291 الأمم بين الصعود والهبوط ....... نظرات في سورة الأحزاب ....... 017 بين بدء الوحي وختامه ....... ٠٣٠ نظرات في سورة يس ........نظرات في سورة يس 0 T V 021 نظرات في سورة الزمر (١) ........ 07. نظرات في سورة الزمر (٢) ........ 011 نظرا في سورة النجم ...........نظرا في سورة النجم نظرات في سورة الحشر .......... 011

رقم الإيداع بدار الكتب١٩٩١/١٦٠٢ الترقيم الدولي ٥ -١١٠ -٢١١ -٩٧٧

د*ارالنصرللطِ باعدُالاسِ* لَامنهُ ٢ - شف السفاط شفير المفاد الموقع البريدي \_ ١١٢٣١